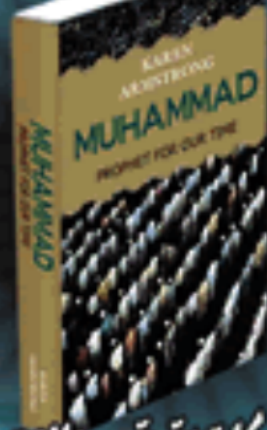


عیسائی راہبیہ متعشرقہ کیرن آرم سٹر انگ کا فرآن اسلام  
اور چشمہ بر اسلام پر اثرات اختراعات کا علمی محاسبہ

# استشراطی فریب

کیرن آرم اسٹر انگ کی کتاب

- محرك استشراق اور مستشرقون
- مستشرقوں کی اسلام و یعنی
- مستشرقوں کے باداف اور بکاری اکاوم قدم
- قرآن و تقصیں الائخیا را درہ بالکل
- تفسیر اسلام یہ ہے جسی کہ اسلام
- تفسیر اسلام پر بحث ہے داشت کا اسلام
- مسلمانوں کے لازمال ملی ہے سائنسی کارنے سے
- جہاد اور رکھرو
- تفسیر اسلام کی ازدواجی ازندگی پر اصرارات



گاہ تحقیقی جائزہ

مختلا سمعیل بڈا لوئی

اسلام کا ندیم شریف مسٹر ایونگ کے لئے

# شرف انتساب

## بناء

### ضیاء الامم رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ

مفسر قرآن، شیخ الحدیث، محسن ملت حضرت علامہ جسٹس پیر کرم شاہ الا زہری کے نام جن کے سینے میں ہمیشہ ملت کا درود ترپتارہا جن کی آنکھوں سے ہمیشہ اپنے نبی کی امت کیلئے آنکھوں کا گریہ جاری رہا۔

اس عظیم شخصیت نے اگر تحریک استشراق اور ان کی فتنہ انگلیزیوں سے ضیاء النبی کی آخری دو جلدیوں میں آگاہ نہ کیا ہوتا تو میرے لئے یہ کتاب لکھنا نہ صرف مشکل بلکہ شاید ناممکن ہوتا۔ اپنی اس کاوش میں، میں نے بڑی حد تک پیر صاحب علیہ الرحمۃ کی کتب سے استفادہ کیا ہے۔

اللہ تعالیٰ ان کی قبر کو رحمت و رضوان کے پھولوں سے بھر دے اور ان کے فیوض و برکات کو جاری و ساری رکھے۔ آمين

## اعتراف

تمام خوبیاں پروردگارِ عالم کیلئے جس نے لفظِ گن سے کوئین کی تخلیق فرمائی۔ درود وسلام کے مہکتے گلستے پیش ہیں بارگاہ رسالت مآب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مقدس بارگاہ میں جہاں سے آج بھی کائنات کی بقا کیلئے رحمت و انوار کی بارشیں ہو رہی ہیں۔

یہ کرم ہے اُن کا کہ انہوں نے مجھے عاصی کو یہ اعزاز عطا فرمایا کہ میں دفاعِ سیرت رسول پر ناقدین کے قلم کی عیاری و مکاری کا نقاب نوج پھینکلوں اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی عصمت و عفت اور عظمت کی جاوہاں اور تابندہ سیرت کے سنہری نقوش کی کرنوں کو عام کر سکوں۔

میرا علم ناقص اور میری عقل محدود ہے۔ میرا بھروسہ صرف خالق کائنات پر ہے جس نے اپنے حبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی عفت و عصمت کی حفاظت کا اعزاز مجھے عطا فرمایا۔

یکے از خدام ناموس رسالت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

محمد اسماعیل بدالیونی علی عنہ

## عرض ناشر

خیر و شر کا معرکہ روزِ ازل سے ہی جاری ہے اور تاقیامت جاری رہے گا۔ آفتابِ اسلام کے طلوع ہوتے ہی کفر و شر کی تاریکیاں سمنئے گی تھیں، اسلام کی نورانی کرنوں سے قبل ہر طرف اندھیروں نے ڈیرے ڈال رکھے تھے۔ یہ وہ زمانہ تھا جب علم، مذہب، سیاست، معيشت و معاشرت کی بساط پر یہود و نصاریٰ چھائے ہوئے تھے۔ ان دونوں مذاہب کے آپس کے جھگڑوں، فساد و قتل و غارت گری سے تاریخ کی کتابیں بھری پڑی ہیں۔ یہ دونوں آسمانی مذاہب ہیں یہود حضرت موسیٰ علیہ السلام پر نازل کتاب تورات کو اور عیسائیٰ حضرت عیسیٰ علیہ السلام پر نازل انجیل کو اپنے مذاہب کی بنیادی کتب سمجھتے ہیں اور اس پر ایمان رکھتے ہیں۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام دونوں ہی نسل ابراہیم سے تعلق رکھتے تھے اس لئے یہ دونوں اسرائیلی مذاہب ایک دوسرے پر اپنی دینی، علمی سیادت کو جتنا، منوانے کیلئے آپس میں بر سر پیکار رہے۔ دونوں ہی اپنی نسبت حضرت ابراہیم علیہ السلام کی طرف کرتے ہوئے اس بات کے دعویدار تھے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام یہودی تھے اور عیسائیٰ اس بات کا علم بلند کرتے کہ نہیں، حضرت ابراہیم علیہ السلام عیسائیٰ تھے اس جنگ نے اس قدر شدت اختیار کی کہ یہودیوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور آن کی والدہ ماجدہ حضرت مریم علیہ السلام کی شان میں انتہائی رکیک جملے کہے اور آپ پر شر مناک الزامات کی بوچھاڑ کر دی۔ عیسائیوں نے بھی جواب میں اُن پر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو سولی دینے کا الزام لگایا۔ ان دونوں مذاہب کی باہمی جنگ اپنے مذہبی مقام و مرکزی روشنی میں جاری تھی۔ یہ دونوں چونکہ الہامی مذاہب تھے اور ان کی کتب مقدسہ میں یہ بات لکھی ہوئی تھی کہ عنقریب نبی آخر الزماں صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا نزول عرب کی سر زمین پر ہو گا اور آج بھی ہزار تحریفات کے باوجود یہ پیش گوئیاں ان کتب میں موجود ہیں۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی پیش گوئیوں کے عین مطابق یہود و نصاریٰ نبی آخر الزماں کا بڑی شدت سے انتظار کر رہے تھے۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی پیش گوئیوں کے عین مطابق جب سر زمین عرب سے نبی آخر الزماں صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی نبوت کا اعلان فرمایا تو ان کے اندر جوش حسد کی آگ بھڑک انٹھی کہ نبوت بنی اسرائیل سے نکل کر بنی اسماعیل میں منتقل ہو گئی۔ اس آتش حسد نے ان کی عقولوں کو جلا کر خاکستر کر دیا۔ جیسے جیسے اسلام کی تعلیمات و حشیوں کو نرم خو، جنگجوں کو رحم دل، ظلم و ستم کے رسیالوگوں کو عدل و انصاف کا علمبردار بنانے لگیں، خزاں کے متوالوں کو بہاروں کا نگہبان بنانے لگیں، چمن اجاڑنے والوں کو گلستان کا محافظ بنانے لگیں، جو حق در جو حق اور فوج در فوج لوگ اسلام کی جانب دوڑنے لگے۔ اسلام کو اپنا نجات و ہندہ قرار دینے لگے

نہ صرف مشرکین بلکہ یہود و نصاریٰ کی اکثریت بھی اسلام قبول کر کے اسلام کے پرچم تلے جمع ہونے لگی تو انہیں اپنی چودھراہٹ کے بت مسار ہوتے نظر آنے لگے۔ ان تاریکیوں کے شیدائیوں کو اپنی نفسانی خانقاہیں ویران ہوتی نظر آنے لگیں۔ انہیں یہ یقین ہو گیا کہ عنقریب اسلام کی کرنیں تمام عالم کو منور کرنے لگیں گی۔

اندھروں کے سو دا گروں کو یہ گوارا نہیں تھا اس لیے انہوں نے اپنی آپس کی چیلچش کو بھلا کر عہد رسالت سے ہی اسلام کے خلاف اپنی مہم کو جاری رکھا۔ کل تک یہ مخالفت عسکری میدانوں میں تھی جنہیں صلیبی جنگوں کے نام سے جانا جاتا تھا۔ صلیبی میدانوں میں فکست فاش کے بعد ان جفاکشوں نے اپنا رخ علمی میدان کی جانب موڑ لیا اور امتِ مسلمہ کے نوجوانوں میں یہ علمی زہر اس طرح سے پھیلانے لگے جو دیکھنے میں نہایت شیریں معلوم ہوتا لیکن آہستہ آہستہ اسلامی عقائد و نظریات کی فصیلوں کو کھو کھلا کر نا شروع کر دیا۔

فاضل مصنف محمد اسماعیل بدایونی ایک علمی گھرانے سے تعلق رکھتے ہیں جو اندھہ و رسائل میں ان کے مضامین اکثر ویژتھر چھپتے رہتے ہیں، اسماعیل بدایونی GEO سمیت مختلف ٹو ولی چینل کیلئے بھی لکھتے رہے ہیں ریڈ یو پاکستان پر بھی مختلف پروگرام کرتے رہے ہیں ان کی زیر نظر کتاب استراتی فریب کیرن آرمسٹرانگ کی کتاب Muhammad Prophet For Our Time کا تحقیقی جواب ہے جس میں انہوں نے مستشرقین کے الزامات کا نہ صرف علمی محاسبہ کیا ہے بلکہ ان کے سکریو فریب کے کھوکھلے پن کو بھی عیاں کیا ہے اللہ تعالیٰ ان کی اس کاوش کو قبول فرمائے۔ آمین

فرحان احمد

آر گنائزر اسلامک ریسرچ سوسائٹی

# عرضِ قادری

محمد زبیر قادری

(مدیر سہہ ماہی افکار رضا ممبئی، انڈیا)

برادرم محمد اسماعیل صاحب بدایوںی ماشاء اللہ ہماری نئی نسل کے ایسے لکھنے والوں میں سے ہیں جن کا طرزِ تحریر جماعتِ اہلسنت کے روایتی قلم کاروں سے بالکل ہی جدا گانہ ہے۔ اب تک ان کی مختلف تحریروں کا میں نے مطالعہ کیا بلکہ ان کے کئی مضامین اپنے سہ ماہی 'افکار رضا' ممبئی میں شائع بھی کیے، جسے عوام الناس نے بے حد سراہا۔ بلکہ حال ہی میں ان کی تحریروں کی مقبولیت کا یہ عالم دیکھنے میں آیا کہ پاک و ہند کے ہر بڑے جریدے میں ان کی تحریریں نظر آتی ہیں۔ پاکستان کے بے شمار اخبار و جرائد کے علاوہ ہندستان میں افکار رضا، جام نور، اشرفیہ، مسلم خاتون، ضیائے صابر وغیرہ کئی جرائد میں آپ کی تحریریں شائع ہو چکی ہیں۔

آپ کے مضامین علمی و فکری گہرائی و گیرائی لئے ہوتے ہیں جو قارئین کے دل پر فوری اثر انداز ہوتے ہیں۔ آپ نے اب تک مذہبی، تاریخی، سیاسی، سماجی، ثقافتی موضوعات پر علمی، تحقیقی، افسانوی، ڈرامائی انداز میں بے شمار مضامین لکھے ہیں۔ جو ہر حلقة میں پسند کئے گئے۔

میری اسماعیل صاحب سے گزشتہ چند سالوں سے رفاقت ہے۔ ۲۰۰۵ء اور ۲۰۰۹ء کو سفر کراچی کے دوران ان سے کئی بار ملاقات کا شرف بھی حاصل رہا۔ ہندوستان میں رہتے ہوئے میراں سے مسلسل فون یا ای میل سے رابطہ رہتا ہے۔

موجودہ کتاب 'استشراتی فریب'، اسماعیل بدایوںی صاحب کی تازہ تصنیف ہے جو برطانوی مستشرقہ کیرن آرم اسٹر انگ کی کتاب 'Muhammad Prophet For Our Time' کے اردو ترجمہ 'پیغمبر امن' کا علمی و تحقیقی جواب ہے۔ مستشر قین کا ہمیشہ سے یہ وظیفہ رہا ہے بلکہ استشرافت کا مقصد ہی تحقیق کے نام پر اسلام و مسلمانوں پر منفی تلقید کرنا، کیڑے نکالنا اور کچڑا اچھا ناہار رہا ہے۔ یہ بھی ایک طرح کی اسلام کے خلاف قلمی دہشت گردی ہے۔ پتا نہیں ہمارے یہاں ایک طبقہ مستشر قین کی تحقیقات سے کیوں بہت متاثر نظر آتا ہے جبکہ ہمارا مطیح نظر یہی ہونا چاہئے کہ مستشر قین کا اصل مقصد اسلام و مسلمانوں کے خلاف منفی تحقیق ہے، جو کہ اسلام دھرمی ہے۔ اس ضمن میں کسی سے کوئی اچھا کام ہو بھی گیا ہو تو ہمیں اس کی تعریف و توصیف کے پہاڑ نہیں کھڑے کرنا چاہئے کہ اسلام کا درس ہی یہ ہے کہ

جس نے جس نیت سے کام کیا اس کی جزا بھی دیسے ہی ملے گی۔ مسجد بنانا بہت اچھا کام ہے لیکن دیکھنے حضور سرور کائنات صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے خود مسجد ضرار کو شہید کروایا۔۔۔ کیوں؟ اس لئے کہ اس مسجد بنانے والوں کا مقصد اسلام کی ترویج و اشاعت نہیں بلکہ مسجد کی آڑ میں اسلام کی بخشش کرنی تھا۔ اسی طرح مستشر قین کا کام اسلام کی جزوں کو کمزور کرنا ہے، لہذا ان کا کام اسلام و مسلمانوں کیلئے کتنا بھی سود مند اور فائدہ بخش کیوں نہ ہو، ہمیں ان سے ہوشیار رہنا چاہئے۔ آنکھ بند کر کے ان کی تحریر و تحقیق کو سنہ اعتبار نہیں دینا چاہئے ورنہ یہ روشن مستقبل میں خود ہمارے لئے تکلیف وہ اور نقصان دہ ثابت ہو گی۔

برادرم اسماعیل بدایونی صاحب کی یہ بہت اچھی کاوش ہے۔ سیرت رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم لکھنے کی آڑ میں مستشر قہ نے اس کتاب میں سیرت رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بخیے ادھیزرنے کی ناکام کوشش کی ہے اور اپنی اس کوشش میں منہ کی کھائی ہے۔ میں مغلکور ہوں اسماعیل صاحب کا کہ انہوں نے مجھے اس قابل سمجھا اور یہ کتاب پروف ریڈنگ کیلئے ای میل سے بھیجی، احقر نے پوری کتاب پڑھ کر اپنے ناقص علم کے مطابق پروف ریڈنگ کی کوشش کی ہے، البتہ احقر کے پاس اصل کتاب ”پیغمبر امن“ موجود نہ تھی جس کے حوالے اس کتاب میں درج ہیں۔ لہذا اسماعیل بدایونی صاحب کو تاکید کر دی ہے کہ وہ حوالوں کو اشاعت سے پہلے اصل کتاب سے ایک بار پھر مقابلہ کروالیں پھر شائع کریں۔ اللہ کریم اپنے جبیب کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے صدقے و طفیل برادرم اسماعیل بدایونی صاحب کی اس کاوش کو قبول فرمائے اور آپ کے علم، عمل اور عمر میں برکتیں عطا فرمائے اور آپ سے اسی طرح دین اسلام کا کام لیتا رہے۔

خادم ملت اسلامیہ

محمد زبیر قادری

ایڈیٹر افکار رضا، ممبئی

## تقدیم

حضرت علامہ حافظ قاری پروفیسر ریاض احمد بدالیوی (گولڈ میڈلست)  
(پرنسپل گورنمنٹ پیریئر سائنس کالج شاہ فیصل کالونی کراچی)

ایم اسلامیات، ایم تقابل ادبیات، ایم اے اردو، ایم اے عربی، فاضل درس نظامی ایل ایل بی، ایم ایڈ، ایم فل

اسلام دشمن قوتیں ابتدائی اسلام ہی سے مذہب اسلام سے بغض وحدت کے سبب آتشِ انتقام میں جل رہی ہیں۔  
ماضی بعید میں دشمنانِ اسلام اپنی قلبی عداوتوں کے سبب ہتھیاروں کو اٹھائے عسکری میدانوں میں نکل آتے اور  
مسلمان مجاہدین سے پنجہ آزمائتے لیکن اہل ایمان ہر بار باطل کی نکست اس کے ماتھے پر لکھ دیتے تھے۔  
نکست درنکست نے ان کے حوصلوں کو پست نہیں کیا بلکہ استشراق (Orientalism) اور تبیشر (Missionaries)  
کے نام سے ایک نئی حکمت عملی کو ترتیب دیا، ان دونوں تحریکوں نے اسلام کو اپنا ہدف تصور کرتے ہوئے انتہائی تیزی  
سے کام کیا۔ ان دونوں تحریکوں کے معاملات ابتدائیں کلیسا سے مر بوط رہے اور اسکے بعد وزارتِ استخارت سے منسلک ہوئے۔  
ان کا طریقہ واردات نہایت شاطرانہ و عیارانہ رہا انہوں نے عقل کی زمین پر زہریلی فکر کے بیجوں کو بوبیا اور  
تحقیق و تعلیم کے پردہ میں فکری یہماری کے جرا شیم عام کرے۔

مستشرقین ایسی ایسی تمہیدوں اور اسلوب تحریر کے ساتھ آگے بڑھے جن میں اسلام کی خوبیاں بیان کیں،  
اسلام اور پیغمبر اسلام کے اوصاف بیان کئے مگر اس کے ساتھ ہی بلکہ انداز سے زہر آمیزی بھی جاری رکھی تاکہ  
ان کی کتابوں کو مطالعہ کرنے والے زہریلے پن کو محسوس نہ کر سکیں۔ یہ عالم اسلام کی طرف بڑی محبت و یہار سے  
ہاتھ بڑھاتے ہیں۔ یہ ہاتھ جتنے زم و نازک و ملائم ہوتے ہیں اتنے ہی زہر آلو دا اور مہلک ہوتے ہیں۔ ایسے ہاتھ جو عالم اسلام  
کیلئے، اسلامی ممالک کیلئے، اسلامی عقائد و نظریے کیلئے، فنا، موت اور تباہی و بر بادی اپنی آستینوں میں چھپائے ہوتے ہیں  
بلکہ ہر اس چیز کیلئے جس سے امت مسلمہ کی بقا ممکن ہو۔

عہدِ حاضر میں مستشر قین کی روح رواں کیرن آر مسٹر انگ نے ایک کتاب Muhammad Prophet For Our Time لکھی اور انتہائی شیریں لب و لبجھ کو لپھاتے ہوئے اسلام و پیغمبر اسلام کے خلاف بعض وحدت کے زہر کو ملتِ اسلامیہ کی نئی نسل کے دل و دماغ میں آتا رہے کی مذموم کوشش کی۔

ملتِ اسلامیہ کو ہر زمانے میں ہر میدان کی مناسبت سے ایسے مجاہدین میسر آتے رہے جنہوں نے دلوں کی زمین پر اسلام کی حقانیت کے نقش ثابت کئے۔ نفرتوں کے جواب میں محبوتوں کے گلب کھلائے۔ انہیروں کے مقابلے میں روشنیوں کو عام کیا۔ ستم کا جواب کرم سے اور ظلم کا جواب عدل سے دیا۔

محمد اسلمیل بدایونی (گولڈ میڈلست) بھی انہی نوجوانوں میں سے ایک ہیں انہوں نے اپنی اس کتاب میں نہ صرف کیرن صاحبہ کے تخيیل کی کاریگری کو بے نقاب کیا بلکہ انتہائی مہندبانہ انداز میں استشرافتی جال کے تاروپور کو بکھیر کر کھو دیا۔

محمد اسلمیل بدایونی امتِ مسلمہ کے ان نوجوانوں میں سے ایک ہیں جنہوں نے علم کے میدان اور نظریاتی سرحدوں کی حفاظت کا ذمہ اٹھایا ہے اللہ تعالیٰ ان کے علم، عمل میں اضافہ فرمائے ان کو علم نافع عطا فرمائے اور ان کو درازی عمر عطا فرمائے۔ آمين

ریاض بدایونی

پرنسپل گورنمنٹ سپریور سینس کالج

شاہ فیصل کالونی کراچی

۱۳ جون ۲۰۰۹ء

# تقریظ

پروفیسر ڈاکٹر شہنماز غازی

ایم اے اسلامیات، ایم اے عربی، پی اسچ ڈی. Ph.D.

استاذ شعبہ قرآن و سنتہ جامعہ کراچی

فاضل مصنف محمد اسماعیل بدایوی نے زیر نظر کتاب میں مستشرقہ کیرن آر مسٹر انگ کے جھوٹے پروپیگنڈوں اور تخيّل کی کارگیری کا نہایت مدلل جواب دیا ہے اور انہوں نے صرف اسلامی کتب ہی سے استفادہ نہیں کیا بلکہ کیرن صاحبہ کی دیگر کتب سے بھی ان کے الزامات کی حقیقت کو ثابت کیا ہے اور ان کے الزامات کے بخیے اور ہیڑدیے ہیں۔ محمد اسماعیل بدایوی شعبہ قرآن و سنتہ جامعہ کراچی میں M.S/Ph.D. کے طالب علم ہیں انہوں نے M.A قرآن و سنتہ 2007ء میں فرست کلاس فرست پوزیشن حاصل کی اور مجھے اس بات کی خوشی ہے کہ آج میرے یہ شاگرد عالم اسلام کی نظریاتی فصیلوں پر ہونے والے حملوں کا دفاع کر رہے ہیں۔ اسلام کے مخالفین کی جانب سے نظریاتی سرحدوں پر ہونے والی علمی یلغار کے سامنے سینہ پر ہیں۔

اس کتاب کے مطالعہ سے ان تمام جھوٹے اور تخيّل آمیز پروپیگنڈوں کی حقیقت لشکر از بام ہو جاتی ہے جو دنیا کے استشراق نے نظریاتی ہتھیار کے طور پر استعمال کئے ہیں نیز اس کتاب کے مطالعہ سے پڑھنے والوں کے دلوں پر اسلام کی حقانیت کا نقشِ دوام بھی ثبت ہو جائے گا۔

اسلام کا تقابی مطالعہ کرنے والوں کیلئے یہ کتاب ایک رہنمای اور حق کی معلم ثابت ہو گی۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ مصنف کی اس کاوش کو قبول فرمائے اور انہیں مذہب مہذب اسلام کی اور زیادہ خدمت کی توفیق عطا فرمائے۔

ڈاکٹر شہنماز غازی

استاذ شعبہ قرآن و سنتہ جامعہ کراچی

## ابتدائیہ

حق و باطل کی جگہ انسانیت کی ابتداء کیسا تھا ہی چلی آرہی ہے اور تاقیامت یوں نہیں چلتی رہے گی۔ شیطان ابن آدم کو راہِ حق سے ہٹانے کیلئے ہر وہ چال چلے گا جس سے انسانیت گمراہی کی وادیوں میں آوارہ بھکرتی رہے۔

گذشتہ دنوں اردو بازار کی ایک دکان سے میں کتب خرید رہا تھا کہ میری نظر کیرن آرم اسٹر انگ کی کتاب **Muhammad Prophet For Our Time** کے اردو ترجمہ پیغمبر امن پر پڑی۔ میں نے اس کتاب کے بارے میں سوچا کہ اگر کسی مستشرقہ نے سیرت رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بارے میں کوئی اچھی کتاب لکھی ہے تو اس کا مطالعہ کرنا چاہئے۔ لیکن جب اس کا مطالعہ کیا تو پتا چلا کہ شراب کی بوتل پر گلب کا لیبل لگا ہوا تھا۔ پوری کتاب منگمری واث، جارج سیل جیسے اسلام دشمن مستشرقین کے نظریات کا ہی چہ بہ تھی اور کیرن آرم اسٹر انگ نے بھی اس کتاب میں یہ ثابت کر دیا کہ وہ منصف مزان مجھے نہیں بلکہ ایک متعصب مستشرقہ ہیں۔

اردو زبان میں پہلی مرتبہ کسی مستشرقہ کی کتاب (باخصوص سیرت رسول، وحی، جیسے موضوع پر) میری نظر سے گزری، ورنہ اس سے قبل پیغمبر اسلام کی ہرزہ سرائی پر کوئی کتاب اردو زبان میں میری نظر سے نہیں گزری تھی۔ کیرن آرم اسٹر انگ کی کتاب میں حقائق کو جس طرح منہ چڑایا گیا ہے اس سے کیرن آرم اسٹر انگ کی عصیت آشکار ہو جاتی ہے۔ ایک طرف وہ اسلام اور پیغمبر اسلام کے بارے میں ‘پیغمبر امن’ ہونے کا دعویٰ بھی کرتی ہیں اور دوسری جانب یہ بھی کہتی ہیں:

**"Muhammad was not a pacifist."** (Muhammad, Page No: 137)

حضرت محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) امن کا پر چار نہیں کر رہے تھے۔ (پیغمبر امن، صفحہ ۹۹)

دوسری جگہ یوں دشام طرازی کرتی ہیں:

**"But Muhammad had embarked upon a dangerous course."**

(Muhammad, Page No: 129)

لیکن حضرت محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) ایک خطرناک راہ پر نکل کھڑے ہوئے۔ (الیفاظ صفحہ ۹۳)

عزیزانِ گرامی! قریش مکہ کی اسلام دشمنی کا کون انکار کر سکتا ہے۔ پیغمبر اسلام کے صبر اور حلم پر کون سا شخص دادو تحسین دیئے بغیر رہ سکتا ہے۔

لیکن کیرن آرمشر انگ کو اسلام اور پیغمبر اسلام میں وصف بھی عیب نظر آتا ہے اور کفارِ مکہ و قریش کے عیوب میں بھی وہ خوبیاں گھر لیتی ہیں۔

جیسا کہ لکھتی ہیں:

"Most of the quraysh seemed to have forgotten all about the Muslim."

(Muhammad, Page No: 126)

زیادہ تر قریش مسلمانوں کو بھول گئے تھے۔ (پیغمبر امن، صفحہ ۹۱)

کیرن آرمشر انگ نے کتنے بھول پن سے سارے حقائق کو مٹی میں ملا دیا۔ کیرن نے کفارِ مکہ کے مظالم جو ہجرت سے قبل انہوں نے مسلمانوں پر ڈھانے تھے کو نظر انداز کر دیا۔ ہجرت کے بعد کفارِ مکہ کے خط جوانہوں نے مدینے کے یہودیوں اور منافقین کے نام لکھے اور مسلمانوں کو مدینے سے نکالنے کا کہا اور یہ بھی دھمکی دی کہ اگر انہوں نے ایسا نہیں کیا تو ان کی عورتوں اور پازیبوں کے درمیان زیادہ وقت نہیں رہے گا۔

وہ ابو جہل کے جنون جنگ کی صفائی یوں پیش کرتی ہیں:

"Abu Jahl did not expect a battle. He had little conception of the horror of war, which he seemed to envisage as a kind of party complete, with dancing girls." (Muhammad, Page No: 133)

ابو جہل کو بھی جنگ کی توقع نہیں تھی۔ وہ جنگ کی دہشت ناکی کا بہت کم اور اک رکھتا تھا۔ اس کے خیال میں یہ ایک قسم کی دعوت یا ضیافت تھی جس میں رقصائیں بھی موجود ہونی چاہئے تھیں۔ (پیغمبر امن صفحہ ۹۶)

ابو جہل کی اسلام دشمنی، مکاری، عیاری سے کون شخص واقف نہیں، لیکن کیرن آرم اسٹر انگ کا اصول یہی ہے کہ دشمن کا دشمن اپنا دوست۔ ابو جہل اسلام کا دشمن تھا اس لئے وہ مستشر قین کا دوست ہے۔

احبّاً من! حضرت عمر فاروق رضي الله تعالى عنه کی حکمت عملی، لظہ حکومت سے کون واقف نہیں۔ جنہوں نے شاندار طریقے سے حکمرانی کی، جن کی سلطنت میں سورج غروب نہیں ہوتا تھا۔ کیرن اس فکرو تدبر کے پیکر کی شان میں اس طرح ہرزہ سراہی کرتی ہیں۔

But he was not a man of hilm and was still fired by the fierce impetuosity of jahiliyah. He did not understand that the values of gentleness and nonviolence were also central to the Islamic ideal. He was a man of action prone to reach, jahili-like, for his sword without thinking matters through. Faced with Muhammad's apparent about-face at Hudaybiyah, he was bewildered and confused. (Muhammad, Page No: 185)

آپ کافی تیز مراج واقع ہوئے تھے۔ اس وقت تک آپ نے یہ نہیں سمجھا تھا کہ حلم و عدم تشدد کی اقدار بھی اسلامی مثالی تصور کا محور تھیں۔ وہ عملی شخص تھے اور معاملات پر غور و فکر کیے بغیر تکوار نکال لیا کرتے تھے۔ حدیثیہ میں آنحضرت کی حکمت عملی دیکھ کر وہ حیرت اور گڑ بڑاہٹ کا شکار ہوئے۔ (الیضا، صفحہ ۱۳۶)

یہ من کے اندر چھپا ہوا وہ تحصب ہے جو نہ صرف زبانوں کو آلوہ کر رہا ہے بلکہ خبث باطن کو بھی ظاہر کر رہا ہے۔  
کتاب کے آخر میں مسلمانوں کو مشورہ دیتے ہوئے رقم طراز ہیں کہ

'If they are to meet the challenge of the day ,Muslims must learn to understand our Western traditions and institutions ,because they are not going to disappear. If Islamic societies did not do this ,he maintained, they would fail the test of the twentieth century.' (Muhammad Page No: 213)

اگر مسلمانوں کو موجودہ دور کے چینجنوں کا مقابلہ کرنا ہے تو انہیں ہماری مغربی روایات اور دساتیر کو سمجھنا ہو گا کیونکہ وہ صفحہ ہستی سے ملنے نہیں جا رہی ہیں اگر اسلامی معاشروں نے ایسا نہ کیا تو وہ بیسویں صدی کے امتحان میں پورا نہیں اتر سکیں گے۔ (پیغمبر امن صفحہ 157)

مس کیرن آر مسٹر انگ! ہم ہر ذور میں کامیاب رہے، جب تک ہم اللہ اور اس کے رسول کی بتائی ہوئی تعلیمات پر عمل پیرا رہے ہم اس وقت بھی کامیاب تھے جب ہم الٰہ کے پوروں پر گئے جاتے تھے۔ ہم اس وقت بھی کامران تھے جب ہم تین سو تیرہ تھے اور ہم اس وقت بھی فتح و نصرت کے جھنڈے لہرا رہے تھے جب قیصر کسری جیسی عالمی پر طاقتوں کا طوٹی بول رہا تھا اور ہم اس وقت بھی کامیاب تھے جب اسقین میں عیسائی گاٹھ حکومت کیا کرتے تھے۔ ہماری کامیابیوں کا سہرا مغربی روایات و دساتیر میں نہیں ہماری کامیابیوں اور کامرانی کا راز غلامی مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں ہے۔

قدموں پر شاہ دیں کے جب ہو گا سر ہمارا  
تب اوج پر ہمارا جاہ و جلال ہو گا

احبابِ من! کیرن آر مسٹر انگ کی کتاب کے چند حوالے آپ نے ملاحظہ کئے۔ عصیت کے شعلوں کی تپش بھی محسوس کی کیرن آر مسٹر انگ کی کتاب استشراتی و سوسوں کا مجموعہ ہے جس کے ذریعے وہ طلت کی نئی نسل کے ذہنوں میں تشكیک کے پیغام بونا چاہتی ہیں اور اس کوشش میں معروف عمل ہیں کہ نئی نسل کے سینوں سے حبیب رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو نکال دیں اُن کے دلوں میں جلنے والے عشق رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے چراغوں کو بجھادیں۔

کیرن آر مسٹر انگ کی اس صلیبی کاوش کو بہت پہلے اقبال نے یوں آفکار اکیا تھا۔

یہ فاقہ کش جو موت سے ڈرتا نہیں ذرا

روح محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اس کے بدن سے نکال دو

یہ معروضات صرف کیرن آر مسٹر انگ کی کتاب کا جواب نہیں بلکہ نظریاتی سرحدوں پر ہونے والے استشراتی حملوں کا دفاع ہے اور جواب بھی۔

احبابِ من! ہم نے اس کتاب میں یہ کوشش کی ہے کہ نہ صرف استشراتی و سوسوں کا جواب دیا جائے بلکہ دینِ مسیحیت کو بھی ساتھ آفکار اکیا جاسکے۔

اور ایسا کرتے ہوئے ہم مستشر قین کے اس اسلوب سے گریز کریں گے کہ جیسے وہ اسلام اور پیغمبر اسلام پر دہبائیں بھی تحفہ دیتے ہیں جن سے اسلام اور پیغمبر اسلام کی شخصیت بری الذمہ ہے۔

اس کتاب کے اندر ہم کیرن آرم سٹر انگ کے دلائل بیان کریں گے پھر ان کا موقف اور اس کا جواب قرآن و حدیث، اسلامی تاریخ، مستشر قین اور انہی کی مقدس کتابوں کی روشنی میں دیں گے۔

اس کتاب کا جواب لکھنے سے پہلے ہی عرض کرتے ہیں کہ ہم کیرن صاحبہ کی طرح تحقیق کا جعلی لبادہ اوڑھ کر خود بچ بنیں گے نہ وکیل اور نہ خود اپنے حق میں یک طرفہ فیصلہ کریں گے، بلکہ حقائق کو تحقیق کی میز پر قارئین کے سامنے رکھیں گے۔

کیرن صاحبہ کی کتاب MUHAMMAD کا جائزہ لینے سے قبل اس بات کی بھی وضاحت کر دیں کہ ہم کیرن صاحبہ کی طرح غیر جاپ نبداری کا البادہ نہیں اور ہمیں گے بلکہ اس بحث سے قبل ہی ہم یہ اعلان کرتے ہیں کہ ہم اسلام کے جاندار پاہی اور پیغمبر اسلام کے سچے غلام ہیں اور دشمنانِ اسلام کی سازشوں کے خلاف اپنے دینِ متنیں اسلام کا دفاع کرنا ہر فرض سے بڑا فرض صحیح ہیں اور قرآن حکیم کو اللہ تعالیٰ کی آخری کتاب جانتے ہیں اور اس کے ہر لفظ پر یقین رکھتے ہیں۔

کیرن صاحبہ کی اسلام دہمنی کے سبب پوری کوشش یہ رہی کہ وہ سچ کو جھوٹ کو سچ ثابت کر سکیں اور ان کے پاس اندھی عصیت کے سبب اس منفی راستے کے سوا کوئی راستہ بچتا بھی نہیں ہے لیکن ہمیں ایسی کوئی مجبوری درپیش نہیں ہے، کیونکہ اسلام حق ہے اور حق جھوٹ یا حیلوں سے ثابت نہیں ہوتا بلکہ حق، حق ہوتا ہے جب سورج نصف النہار پر اپنی روشنی کو پھیلای رہا ہو تو اسے روشن ثابت کرنے کیلئے کسی حیلے کی ضرورت نہیں ہوتی۔

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ اس کتاب میں کوئی خامی، غلطی یا کوتاہی ہو گئی ہو تو اللہ تعالیٰ اپنے کرم سے اُسے معاف فرمائے اور اس کتاب کو امتِ مسلمہ کیلئے باعث برکت بنائے۔ آمين

آخر میں ان تمام احباب کا ممنون و محفکور ہوں جنہوں نے اس کتاب کی اشاعت میں تعاون کیا بالخصوص اپنے والد گرامی پروفیسر ریاض احمد بدایونی اور اپنی محترم ٹیچر ڈاکٹر شہناز غازی کا جنہوں نے اس کتاب کی تیاری میں اپنے مفید مشوروں سے نوازا اور ان تمام دوستوں محترم زبیر قادری صاحبِ ممبئی انڈیا، عبید حسین، مولانا ناصر چشتی صاحب اور محمد احمد کا جنہوں نے اس کتاب کی پروفیسریٹ گے سے لے کر اشاعت تک تعاون کیا۔

## تحریک استشراق اور مستشرقین

آندھیوں کے گولے ہر سمت انٹھ رہے ہیں۔۔۔ طوفانوں میں ایک شدت برپا ہے۔۔۔ مشرق و مغرب پنجہ آزمائی کے دور سے گزر رہے ہیں۔۔۔ ایک جنون ہے جو مشرق کو مغرب اور شمال کو جنوب کرنے پر تلا ہوا ہے۔۔۔ طوفانوں کی ہولناکیاں نہ جانے کیا کچھ نیست و نابود کرنے کیلئے ترب رہی ہیں۔

ہر سمت ایک ہی آواز ہے کہ اسلام کا راستہ روک دو۔۔۔ اسلام کی راہ میں رکاوٹیں حائل کر دو۔۔۔ کیونزم کے بعد ہمارا سب سے بڑا دشمن اسلام اور اہل اسلام ہیں۔

یہ صدائے بازگشت نہ تو نئی ہے اور نہ ہی اجنبی۔۔۔ یہ صدائیں تو اس وقت بھی بلند کی گئی تھیں جب وادیِ مکہ میں چند سرفروشوں نے اسلام قبول کیا تھا۔۔۔ یہ آوازیں تو اس وقت بھی بلند کی گئی تھیں جب مدینہ میں 313 مجاہدین اسلام نے بدر کے میدان میں باطل کے دانت کھٹے کر دیئے تھے۔۔۔ یہ شور تو یہودیوں نے اس وقت بھی کیا تھا جب خیر کے میدان میں نفرتِ حق نے اپنے پرچم لہرائے تھے۔۔۔ اور یہ غل غپاڑہ تو اس وقت بھی مچایا گیا تھا جب قیصر و کسریٰ کو پیغمبر اسلام کے غلاموں نے ٹکستِ فاش دی تھی۔

کئی قوموں نے اسلام کا راستہ روکنے کی کوشش کی، اُن میں سے اکثر نے اسلام کی حقانیت کے سامنے ہتھیار ڈال دیئے لیکن یہود و نصاریٰ نے اسلام دشمنی کا رویہ کبھی ترک نہیں کیا بلکہ ہر روز ان کی نفرت میں شدت اور آتشِ حسد میں اضافہ ہوتا چلا گیا۔

قرآن نے تو اس حقیقت کا چودہ سو سال قبل ہی بیانگِ دہل اعلان کر دیا تھا:

**ولن ترضي عنك اليهود ولا النصارى حتى تتبع ملتهم** (پا۔ سورۃ البقرہ: ۱۲۰)

اور ہر گز خوش نہیں ہوں گے آپ سے یہود اور نہ عیسائی یہاں تک کہ آپ پیروی کرنے لگیں ان کے دین کی۔  
کرنے لگیں ان کے دین کی۔

عزم زانِ گرامی! مسلمانوں نے نہ صرف انہیں امن دیا بلکہ جینے کا سلیقہ بھی سکھایا۔ جاہل تھے علم و تمدن کی دولت عطا کی۔ جن کے پاس معاشرتی و قانونی قوانین نہیں تھے انہیں معاشرتی زندگی کے حسن آراستہ کیا۔ اسلام اور تعلیماتِ اسلامیہ نے انہیں جینے کے سلیقے اور زندگی گزارنے کے اوصافِ حمیدہ اور خصائصِ خورستہ سے آگاہ کیا۔

اور یہ سب کچھ مسلمانوں نے پیغمبر اسلام کی سیرت سے حاصل کیا اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی قابلِ رہنمائی سیرت کو اپنے لئے نمونہ بناتے چلے گئے اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی سیرت کی نورانی کرنوں سے دوسری اقوام و ملک کو روشن کرتے چلے گئے۔

دوسری جانب یہود و نصاریٰ بجائے اس کے کہ مسلمانوں کے احسان مند اور مشکور ہوتے انہوں نے دشمنی کی تمام حدود کو پھلانگ دیا۔ امن و سکون کے جواب میں ظلم و ستم کو رواج دیا۔ علم و فضل کے جواب میں جہالت و بہتان کی رسم کا اجر اکیا۔ ہر آنے والا دن ان کے انتقام کی آگ کو بڑھاتا چلا گیا۔ اسلام کی بڑھتی ہوئی روشنی نے ان کے گھروں کی سیاہی تک کا خاتمه کر دالا مگر یہ تاریکیوں کے خوگر اس پر بڑے دل گرفتہ ہوئے۔ آتشِ انتقام کا لاوا ان کے سینوں سے پھٹ کر نکل پڑا۔

پھر جنگ و جدل کی وہ آگ روشن کی جس نے کبھی اپنی کیلئے کبھی یوسف بن تاشفین اُنھا اور کبھی مصر و شام کی آباد، آبادیوں کو جلا کر خاکستر کرنے کی کوشش کی، اس صلیبی آگ کی شدت اصل میں بعض وحدت کی آگ کی صرف ایک چنگاری تھی جو یہود و نصاریٰ کے سینوں میں جل رہی تھی۔

ان کی اس آگ کو بمحابے کیلئے کبھی یوسف بن تاشفین اُنھا اور کبھی سلطان صلاح الدین ایوبی۔ اس صلیبی آتش نے کیسے ظلم و ستم ڈھائے۔

کیرن آرمزٹر انگ لکھتی ہیں، 15 جولائی 1099ء کو صلیبی شہر میں داخل ہونے میں کامیاب ہو گئے۔ انہوں نے دو دن تک یہود و شلم کے مسلم اور یہودی باشندوں کا قتل عام جاری رکھا۔ انہوں نے مرد و زن کی تمیز کے بغیر ہر کسی کو موت کے گھاث اُتار دیا۔ اس قتل عام کے اگلے دن صلیبی، مسجد الاقصیٰ کی چھت پر چڑھ گئے۔ انہوں نے مسلمانوں کے ایک گروپ کو موت کے گھاث اُتار دیا، حالانکہ نیکنرڈ نے ضمانت دی تھی کہ انہیں مسجد میں قتل نہیں کیا جائے گا۔ صلیبیوں کے نزدیک مسلمان معزز دشمن نہیں رہے تھے۔ بلکہ خداوند کے دشمن بن چکے تھے لہذا انہیں سفا کی کے ساتھ موت کے گھاث اُتارا جانا ان کا فصیب بن گیا تھا۔ وہ اس مقدس شہر کو ناپاک کر رہے تھے اس لئے انہیں کیڑے کوڑوں کی طرح فتاکر دیا جاتا تھا۔ صلیبی، مسلمانوں کیلئے ”گند“ کا لفظ استعمال کیا کرتے تھے۔

اس قتل عام کے ایک عینی شاہد نے لکھا ہے، بڑے ہی زبردست مناظر دیکھنے کو ملے۔ ہمارے کچھ سپاہیوں نے (رحمِ دلی کا مظاہرہ کرتے ہوئے) اپنے گھٹنوں کے سرکاٹ دیئے، دوسروں نے انہیں تیروں کا نشانہ بنایا، اور کچھ نے انہیں شعلوں کی نذر کر کے طویل اذیت دی۔ شہر کی گلیوں میں سروں، ہاتھوں اور پیروں کے ڈھیر دیکھے جاسکتے تھے۔ انسان، انسانوں اور گھوڑوں کی لاشوں پر پاؤں رکھے بغیر گزر نہیں سکتا تھا۔ تاہم ہیکل سلیمانی میں جو کچھ ہوا، اس کے مقابلے میں تو یہ کچھ بھی نہیں ہے۔ وہاں کیا ہوا؟ اگر میں سچ بیان کروں تو تمہیں یقین نہیں آئے گا۔ لہذا تمہارے اطمینان کیلئے کم از کم اتنا کہنا کافی ہے کہ ہیکل سلیمانی کے اندر اور اس کے دالان میں اتنا خون تھا کہ گھر سواروں کے گھٹنوں سے اوپر اور گھوڑوں کی لگاموں تک آگیا تھا۔ بلاشبہ یہ خداوند کا ایک منصفانہ اور شاندار فیصلہ تھا کہ یہ مقام کافروں کے خون سے بھر جائے، کیونکہ وہ بہت طویل عرصے سے اس کی توجیہ کر رہے تھے۔

یہ قتل و غارت محض عام سی فاتحانہ جنگ نہیں تھی۔ صلیبی موت کے فرشتوں کی طرح مسلمانوں پر ثوٹ پڑے تھے۔ (Holy War صفحہ 189، 190 از کیرن آر مسٹر انگ مترجم یا سر جواد مطبوعہ نگارشات پبلیشن)

میری جو نز صلیبی جنگوں میں مسلمانوں کے قتل عام کے حوالے سے لکھتا ہے، جب صلیبی شہر میں داخل ہوئے تو Filcher of Charters کے مطابق، ہمارے سپاہیوں نے لوگوں کو بے دریغ قتل کیا، ان کے پیٹ پھاڑ کر انتزیاں سمجھیں۔ انہیں تھیک تھا کہ انہوں نے شاید قیمتی اشیاء نگل لی تھیں، ننگی تواریں گھماتے ہمارے بہادر سپاہی دیوانہ وار ادھر ادھر کسی ذی روح کی تلاش میں سر گردال تھے اور جو کوئی بھی نظر آیا، مارا گیا انہوں نے گھروں میں گھس کر وہ لوٹ مار مچائی کہ الامان۔ جس گھر میں جو پہلے داخل ہوتا وہ اسی کی ملکیت قرار پاتا اس طرح دیکھتے ہی دیکھتے غریب دولت مند بن گئے۔ (صلیبی جنگیں، صفحہ 53 از میری جو نز، ایمن اریر امترجم: ڈاکٹر امان اللہ قریشی مطبوعہ تخلیقات لاہور 2006)

مزید آگے لکھتا ہے، یہ کسی بھی فاتح فوج کا عمومی رد عمل نہ تھا یوں لگتا تھا کہ ان میں کوئی شیطانی روح سراہیت کر گئی تھی۔ (ایضاً صفحہ 54)

یہ قتل عام کیسا تھا اور اس قتل عام پر یورپ کے وحشی عیسائیوں کی خوشی کے بارے میں میری جو نز لکھتا ہے، بعد میں بڑا مسئلہ لashوں کے وہ انبار تھے جن سے گلی کوچے پٹے پڑے تھے تعفن اور گندگی کے کارن سانس لینا دشوار تھا۔ ایک فریجک تاریخ دان کی بات میں ہتلر کے نازی کیمپوں کی بازگشت تھے۔

حکم ہوا کہ مسلمانوں کی لاشوں کو شہر سے باہر پھینک دیا جائے تو سے دماغ پھٹا جاتا تھا، پچھے کچھے مسلمان ان لاشوں کو سمجھنے سمجھنے کر باہر لے جا رہے تھے اس طرح شہر کے باہر لاشوں کے ڈھیر جمع ہو گئے۔ ایسا لگتا تھا کہ جیسے لاشوں کے احرام کھڑے ہوں، آج تک مسلمانوں کا ایسا قتل عام نہ دیکھانے سننا۔

یرو شلم کا قتل عام تاریخ کے صفحات پر کالے حروف سے لکھا جائے گا۔ یورپ میں لوگوں نے خوشی منائی اور اسے ایک مجرماتی کا میابی قرار دیا۔ (ایضاً صفحہ 54, 55)

احباب من! اس قلم و تشدد اور سفا کی نے دشمنوں کی آنکھوں کو نم کر ڈالا، اس بھیانک قتل و غارت گری سے شقی القلب لوگ بھی ترپ اٹھے مگر مسلمانوں نے اس کا جواب کس طرح دیا، دشمنوں کے قلم بھی مسلمانوں کے کردار کو دادِ حسین دیئے بغیر نہ رہ سکے۔

کیرن آرم اسٹرائل لکھتی ہیں، مسلمان گر جا گھروں اور سینا گوگوں کا اسی طرح احترام کیا کرتے تھے جس طرح مسجدوں کا، نور الدین زنگی کا جہاد اسلام کے بنیادی اصولوں کی طرف واپسی اور اپنے دفاع کیلئے تھا۔ قرآن مسلمانوں کو جنگ شروع کرنے سے منع کرتا ہے تاہم جبر و استبداد کو روکنے کا حکم دیتا ہے۔ فرینک پچاس برس سے مسلمانوں کا قتل عام کر رہے تھے وہ انہیں ان کے گھروں سے نکال رہے تھے حالانکہ مسلمانوں نے کوئی ایسا اقدام نہیں کیا تھا جو اس مغربی جاریت کا جواز بتا ایک مسلم رہنمہ کا فرض تھا کہ وہ مسلمانوں کو ایسے دشمن سے محفوظ رکھے۔ (قدس جنگ، صفحہ 194)

ثیری جونز مسلمانوں کی رواداری کے بارے میں لکھتا ہے، آنے والے سالوں میں مورخ جب مسلمانوں کے یرو شلم پر قبضہ اور بعد میں عیسائیوں کے یرو شلم پر دوبارہ قبضہ کی داستان رقم کرے گا اور ان دونوں عسکری مہماں کا موازنہ کرے گا تو اسے ایک واضح فرق نظر آئے گا۔ ایک نے مذہب کے نام پر رواداری کی، ایک ایسی مثال قائم کی جو رہتی دنیا تک قائم رہے گی اور دوسرے نے مذہب کے نام پر ظلم و ستم، درندگی اور بربرتی کا وہ بدترین نمونہ پیش کیا جو اپنی مثال آپ تھا۔

حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانہ میں جب یرو شلم فتح ہوا اور آپ وہاں تشریف لے گئے تو آپ نے وہاں کی عیسائی آبادی کو یقین دلایا کہ وہ بالکل محفوظ ہیں، ان کے مذہبی مقامات مکمل طور پر محفوظ ہیں اور انہیں کچھ بھی نہ کہا جائیگا اور ایسا ہی ہوا، ایک بھی عیسائی نہ مارا گیا۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ان کے مذہبی مقامات کا دورہ کیا اور جب انہیں کہا گیا کہ کلیسا میں دور کعت نماز شکرانہ ادا کریں تو انہوں نے یہ کہہ کر انکار کر دیا کہ آج میں اگر گرجا میں دور کعت نماز ادا کرتا ہوں تو کل آنے والے پورے گرجا پر قبضہ کر لیں گے۔ (صلیبی جنگیں، صفحہ 52, 53)

مستشرق Will Durant لپنی کتاب Age of Faith میں لکھتا ہے، لگتا ہے کہ مسلمان عیسائیوں کے نسبت زیادہ بہتر جنٹلمن تھے وہ اکثر اپنے قول پر قائم رہتے، مفتونین کے ساتھ رحم دلانہ سلوک کرتے اور انہوں نے شاذی کبھی ایسی سنگ دلی دکھائی جس کا مظاہرہ عیسائیوں نے 1099ء میں یروشلم کا قبضہ کرنے پر کیا۔ عیسائی قانون سچائی جانے کیلئے بدستور شمشیر بازی، آگ یا پانی کی آزمائش جیسے حربے استعمال کرتا رہا جبکہ مسلم قانون ایک ترقی یافتہ فقهہ اور روشن خیال عدالت کو جنم دے رہا تھا۔ (Will Durant اور Age of Faith صفحہ 7 مترجم یاسر جواد مطبوعہ نگارشات 2007)

خود کیرن آرم سٹر انگ مسلمانوں کی رواداری اور عیسائی عدم برداشت کو یوں بیان کرتی ہیں، اسلامی سلطنت کئی صدیوں تک عیسائیوں اور یہودیوں کی مہماں نوازی کرتی رہی لیکن مغربی یورپ اپنے عیسائی علاقے میں مسلمانوں اور یہودیوں کے وجود کو ہرگز برداشت نہیں کرتا۔ (Muhammad A Biography Of The Prophet از کیرن آرم سٹر انگ صفحہ 121 مترجم ملک نجم اللہ مطبوعہ ابوذر چبی کیشنزلہ ہر 2009)

الل صلیب نے صلیبی جنگوں میں کس قسم کے سفاک مظاہرے کئے فرانسیسی مورخ میشو لکھتا ہے، بیت المقدس کی فتح میں صلیبیوں نے ایسے اندر ہے تعصب کا ثبوت دیا ہے جس کی مثال گذشتہ تاریخ میں نہیں ملتی۔ عربوں کو زبردستی اونچے برجوں اور بلند مکانوں کی چھپت سے گردیتے تھے، آگ میں زندہ جلا دیتے تھے، گھروں سے نکال کر میدانوں میں جانوروں کی طرح گھینٹتے تھے، مسلمانوں کی لاشوں پر لے جا کر مسلمانوں کو قتل کرتے تھے۔ کئی ہفتوں تک قتل عام کرتے رہے۔ مشرق و مغرب کے بیان کے مطابق انہوں نے ستر ہزار سے زیادہ مسلمان تھے تھے (یہ تعداد صرف مسجد اقصیٰ کے مقتول مسلمانوں کی ہے) بہت سے یہودیوں نے مذبح میں پناہ لی۔ صلیبیوں نے آگ لگا کر معذع کے ان کو جلا دیا۔ لیبان نے صلیبی جنگیں کے مشہور مجاہد اور عینی شاہد رابرٹ کے حوالہ سے لکھا ہے: ہمارے لوگ (صلیبی) مکانوں کی چھپت پر دوڑ رہے تھے اور مثل اس شیرنی کے جس کے پچھے چھین لئے گئے ہوں قتل عام کے مزے لے رہے تھے یہ پچوں کے نکڑے کر رہے تھے اور جوان و پیر فرتوں دونوں کو برابر قتل کر رہے تھے، یہ کسی تنفس کو کبھی نہ چھوڑتے اور جلد فراغت حاصل کرنے کی غرض سے ایک ہی رسی میں کئی کئی آدمیوں کو لٹکا دیتے۔ بالآخر بوہمینڈ نے ان سب کو جنہیں اس نے قصر کے صحن میں جمع کیا تھا سامنے بلا یا اور بلا امتیاز بڑھتے، عورت اور مرد اور معذور و پیار اشخاص سب کو قتل کیا اور جو جوان اور مضبوط تھے انہیں فروخت کرنے کیلئے انطاکیہ بھجوادیا۔ (ضیاء النبی، جلد ششم صفحہ ۲۸، ۲۷۔ از جید کرم شاہ الازہری مطبوعہ ضاء القرآن چبی کیشنزلہ ہر)

ان جنگوں اور اس قتل عام کا مقصد یہ وحشیانی اسلام دشمنی اور سینوں میں پلنے والاغض و حسد کا انتقامی لاوا تھا جیسا کہ ٹیری جونز لکھتا ہے، آہستہ آہستہ یہ بات صاف ہوتی جا رہی تھی کہ مقدس لڑائی کا مقصد یہ وحشیانی کو آزاد کر انہانہ تھا کیونکہ وہاں کے عیسائی آزادی کے بالکل خواہاں نہ تھے، وہ خوش و خرم زندگی گزار رہے تھے۔ رہی بات زائرین کی توبہاں جانے پر کسی قسم کی کوئی بندش نہ تھی۔ مقصد صرف مسلمانوں کا قتل عام تھا۔ (صلیبی جنگیں، صفحہ ۷۳)

صلیبیوں کے اس ظلم و ستم کے جواب اور اس آندھی کا راستہ روکنے کیلئے قدرت نے نور الدین زمگی اور سلطان صلاح الدین ایوبی کا انتخاب کیا۔ سلطان صلاح الدین ایوبی اور عثمانی ترکوں نے صلیبی دہشت گردوں پر ایسی کاری ضربیں لگائیں کہ آئندہ تقریباً دو صدیوں تک صلیبی دہشت گردوں کو ظلم و ستم ڈھانے کی ہمت نہیں ہوئی۔

ہلال و صلیب کے معزکوں نے الٰ صلیب کو یہ پیغام صاف پہنچا دیا تھا کہ اسلام مٹنے کیلئے نہیں آیا، اس کو بارہا طاقت سے دبانے کی کوشش کی گئی مگر یہ اتنا ہی اجرا۔

انہوں نے مسلمانوں میں افتراق و انتشار کے بیچ بوجے، اپنے سرماۓ کے بل بوتے پر ملت کے غداروں کو جمع کیا، مسلمانوں کے درمیان باہمی منافرت کو خوب ہوادی، مسلم حکمرانوں کو اپنے ہاتھ کی کٹھ پتلی بنائے رکھا اور یوں محسوس ہوتا تھا کہ امت مسلمہ کے جسم سے روحِ اسلام اب نکلی ہی جاتی ہے لیکن ہر بار کے اس تجربے نے انہیں حیرت زدہ کر دیا کہ ہر دفعہ ان کی تمام کی تمام کو ششیں ناکام ہو جاتی ہیں۔ ابھی ملت اپنی زندگی کی آخری سانسیں لے رہی ہوتی تھی کہ کوئی نہ کوئی شخص اٹھتا ہے اور ملتِ اسلامیہ کے بکھرے ہوئے شیرازے کو متعدد کرتا اور پھر اس میں نئی روح پھونک دیتا ہے۔

پھر کرم شاہ الازہری لکھتے ہیں، انہوں نے بارہا اس حقیقت کا مشاہدہ کیا کہ ایک حکمران خاندان، پرچم توحید کی حفاظت میں کوتاہی کرتا تو ایک دوسراخاندان آگے بڑھ کر اس مقدس فریضہ کو اپنے ذمہ لے لیتا اور اس ذمہ داری سے عہدہ برآ ہونے کیلئے تن من وطن کی بازی لگادیتا۔

مسلسل ناکامیوں نے عسکری میدان میں تو صلیبیوں کی تمام امیدوں پر پانی پھیر دیا تھا لیکن ان کی اسلام دشمنی میں ہزاروں گناہ اضافہ ہو گیا۔ انہوں نے مسلح تصادم کی بجائے مسلمانوں کو کمزور کرنے کیلئے دوسرے حرbe استعمال کرنا شروع کر دیئے۔ (فیاء النبی، جلد ششم صفحہ ۸۱)

خود کیرن آر مسٹر انگل انگریز مستشرق Humphrey Pridaux کی اسلام دہشی اور شدت پسندی کے  
حوالے سے لکھتی ہیں کہ Humphrey Pridaux لکھتا ہے، اسلام نہ صرف عیسائیت کا جمہب ہے بلکہ دین ضعف  
عقل اور پاگل پن کی واضح مثال ہے اور اگر مذہب کے معاملے میں عقل و استدلال سے کام نہ لیا گیا تو عیسائیت سمیت  
تمام مذاہب غرق ہو جائیں گے۔ (Muhammad A Biography Of The Prophet) از کیرن آر مسٹر انگل صفحہ 55  
مترجم ملک نعیم اللہ مطبوعہ ابوذر قبلی کیشنزلہ ہو ر (2009)

عزیزان ملت! اس عقل و استدلال سے کیا مراد ہے؟

اس کیلئے انہوں نے نت نئے حربے اپنائے۔ مسلمانوں کا اپنے نبی سے گہرا تعلق ختم کرنے کیلئے ان کی نئی نسلوں  
میں تشكیک کے بیچ بوئے اور اس کام کیلئے انہوں نے مسلمانوں کے نام نہاد ادیبوں کے قلم خریدے، ان کے اذہان کو  
ڈالروں کی چکا چوند سے ہسپنا ٹائز کر کے گروی رکھ لیا اور ان کی نئی نسل کے افکار و خیالات کو پر اگنده کرنے کیلئے ان کے  
قلم استعمال کرنے لگے۔

انہوں نے اپنی پوری کوشش اس بات پر صرف کر دی کہ کسی بھی طرح ملتِ اسلامیہ کی نوجوان نسل کا تعلق  
دین سے ختم ہو جائے اور اس کیلئے انہوں نے قلم کے ہتھیار سے حقائق کا قتل عام کیا اور اس طرح نئی نسل پر وار کئے کہ  
ملتِ اسلامیہ کی نئی نسل کا تعلق دین اسلام سے کتنا چلا جائے اور اسے اسلام کی ویسی ہی شبیہ دکھائی دے جیسی وہ دکھاتا  
چاہتے ہیں اور معاملہ یہاں تک پہنچ جائے کہ مسلمان، مسلمان ہونے پر شرمند ہو، پیغمبر اسلام کی محبت اس کے سینے سے  
نکل جائے۔ اس مقصد کیلئے انہوں نے کیا کیا؟

پیر کرم شاہ الازہری لکھتے ہیں، صلیبیوں نے تبغ و سنان رکھ دیئے اور قلم و قرطاس کے ذریعے مسلمانوں پر حملہ  
شروع کر دیئے۔ انہوں نے ڈراموں، فلموں میں، کارٹونوں میں اور کتابوں میں اسلام اور داعی اسلام صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
کے کردار کو مسخ کر کے پیش کرنا شروع کر دیا۔ اس مقصد کیلئے انہوں نے کئی روپ دھارے جن میں ایک روپ  
استشراق کا ہے۔ ایک مستشرق کے مقاصد اور عزائم بعینہ وہی ہیں جو صلیبیوں کے تھے۔ فرق صرف طریقہ کار کا ہے۔  
صلیبی دشمن کے روپ میں اسلامی مشرق میں وارد ہوتے تھے لیکن مستشرق، علم و دوست بن کر اور مشرقی علم و ثقافت،  
تہذیب و تمدن، علم و ادب اور دین و مذہب کے حقائق کا جو سندہ بن کر مشرق میں آتا ہے اور پھر اپنے قلم کے زور  
اور تخيیل کی پرواہ سے اسلام اور مسلمانوں کو قتل کرتا ہے۔ (ضياء النبى، جلد ششم صفحہ ۸۱، ۸۲)

ساتویں صدی ہجری میں ایک آندھی چنگیز خان کی صورت میں ابھری اور وحشت و بربرتی کی دہشت ناک تباہی مچاتے ہوئے بغداد کی اینٹ سے اینٹ بجاوی۔

یہ وہ زمانہ تھا جب معرکہ ہلال و صلیب اپنی شدت پر تھا۔ عیسائی مشنری، پادری اس کوشش میں تھے کہ کسی طرح منگولوں کو عیسائی بنالیا جائے اور اسلام کی پھیلتی ہوئی صفائض کو لپیٹ دیا جائے۔

ارنسٹ بار کر لکھتا ہے، اب چرچا یہ ہوا کہ منگول روادار ہیں۔ ایشیا کے ناطوری مسیحی ان کے ماتحت مزے کی زندگی بسر کر رہے ہیں۔ آخر منگولوں کو عیسائی کیوں نہ بنالیا جائے اور حروفِ صلیبیہ کے بنیادی مقصد کو ایسے وسیع و عظیم پیانا پر کیوں نہ حاصل کیا جائے جو اس سے پیشتر کسی کے خواب میں بھی نہ آیا ہو۔ اب سفیروں کی آمد و رفت شروع ہوئی۔ (میراث اسلام، ازال فرید گیام صفحہ 69 مطبوعہ نگارشات)

مزید آگے ارنسٹ بار کر لکھتا ہے، مسیحیوں نے بڑی بڑی امیدیں باندھ رکھی تھیں کہ منگول فوج در فوج مسیحی ہو جائیں گے، مسیحی ایشیا اور مسیحی یورپ کے درمیان بہترین رابطہ قائم ہو جائے گا اور اسلام مخف ایک چھوٹے سے مذہب کی حیثیت سے ہسپانیہ کے ایک حصے اور مشرق قریب کے ایک گوشے میں محدود ہو کر رہ جائے گا لیکن یہ تمام امیدیں خاک میں مل گئیں اور ان کا کوئی نتیجہ نہ لکلا بلکہ ایران کی خانیتیں 1316ء میں مسلمان ہو گئیں اور چودھویں صدی کے وسط میں وسطی ایشیا نے بھی قبولِ اسلام کا اعلان کر دیا۔ 1368-70 میں چین کا منگول خاندان بر سر اقتدار آگیا جس نے چین میں غیر ملکیوں کا داخلہ منوع قرار دیا۔ آخری نتیجہ یہ لکلا کہ مسیحیت پسپا ہو گئی اور اسلام پیش قدیمی کرنے لگا۔ (میراث اسلام، صفحہ 95)

یہ اسلام کا حسن تھا کہ جنہوں نے اس چمن کو اجاڑنے کی کوشش کی۔ جنہوں نے مسلمانوں کے خون سے ہولی کھیلی۔ جنہوں نے ان کی مساجد کو جلایا۔ ان کے مدارس کے علمی چراغوں کو بجھایا اور بغداد کے دریائے دجلہ کو مسلمانوں کے خون سے سرخ کیا انہوں نے ہی دوبارہ از سرن نو اسلام کی خدمت کی۔

میساًی اس فکر پر تملک اٹھے کہ مسلمانوں نے ان کی تمام تر کوششوں کے باوجود میسیحیت کو چھوڑ کر اسلام قبول کر لیا۔ ان کی آتشی حسد اور بھڑک اٹھی، ان کا تعصّب نئے فتنہ و فساد کی رسوموں کو ایجاد کرنے لگا اور ان کے قلبی بغض کو قرآن نے چودہ سو سال قبل ہی بیان کر دیا تھا:-

**قد بدت البغضاء من افواههم وما تخفى صدورهم اكبر قد بينا لكم الآيات ان كنتم تعقلون**  
ظاہر ہو چکا ہے بغض ان کے مو نہوں (یعنی زبانوں) سے اور جو چھپا رکھا ہے ان کے سینوں نے وہ اس سے بھی بڑا ہے ہم صاف بیان کر دیں تمہارے لئے اپنی آیتیں اگر تم سمجھ دار ہو۔ (سورہ آل عمران آیت ۱۱۸)

آج یورپ اور امریکہ کی جامعات میں اسلامیات و عربی اور دیگر علوم شرقیہ پڑھانے کے باقاعدہ شعبے قائم ہیں جن میں یہودی و عیسائی طلبہ ہی نہیں بلکہ عرب اور مسلمان طلبہ بھی شامل ہیں۔ قابل غور بات یہ ہے کہ آخر اہل مغرب اسلامی علوم میں اس قدر چیزیں کیوں لے رہے ہیں؟

سوچنے کی بات یہ ہے کہ وہ انتہائی تشدد اور اسلام مخالف ہونے کے باوجود اسلامی علوم کی ترویج و اشاعت کیوں کر رہے ہیں؟ — آخر اس کی وجہ کیا ہے؟ — اس کا سبب کیا ہے کہ اہل مغرب اسلامی علوم کی طرف متوجہ ہوئے؟ پیر کرم شاہ الازہری اس کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں، جس دور میں بغداد، قرطبه اور غرناطہ کی یونیورسٹیاں علم و معرفت کے موئی لثار ہی تھیں اُس وقت یورپ مدرسے کے تصور سے بھی نا آشنا تھا، جب مسلمان علماء کے قلم سے ہزاروں علمی شاہکار نکل رہے تھے اس وقت یورپ نے کاغذ کی شکل بھی نہ دیکھی تھی، جب مسلمانوں کے شہر اپنی روشنی، صفائی، خوب صورتی اور حسن انتظام کی وجہ سے دو رہ جدید کی متمن دنیا کو بھی شرما رہے تھے اس وقت مغرب میں تاریکی، گندگی اور بد نظری کے سوا کچھ نہ تھا۔

یہ انسانی فطرت ہے کہ اندھیروں میں بھکٹے ہوئے انسان کو جہاں روشنی نظر آتی ہے وہ بے اختیار اس طرف لپکتا ہے یہی بات اہل مغرب کے علوم شرقیہ کی طرف متوجہ ہونے کا بنیادی سبب تھی۔ اہل مغرب کے اسلامی علوم و فنون کی طرف متوجہ ہونے کا دوسرا سبب مسلمانوں کی فتوحات کا وہ سیلا ب تھا جو ساری دنیا کو تنگوں کی طرح بہا کر لے گیا تھا۔ اہل مغرب طاقت کے اس راز کا کھونج لگانا چاہتے تھے جو فتوحات کے اس لامتناہی سلسلے کے پیچھے کار فرماتھا۔ (ضیاء النبی،

آج یورپ میں جو علوم و فنون کا سیلاب نظر آ رہا ہے۔ مادیت کی چکا چوند سے آنکھیں خیرہ ہو جاتی ہیں۔ یورپ ہمیشہ سے ایسا نہیں تھا بلکہ جہل، بد انتظامی کا مرکب تھا۔

ڈاکٹر ڈپر لکھتا ہے، قرونِ وسطی میں یورپ کا بیشتر حصہ لق و دق، بیابان یا بے راہ جنگل تھا۔ کہیں کہیں راہبوں کی خانقاہیں اور چھوٹی چھوٹی بستیاں آباد تھیں۔ جا بجا دل دلیں اور غلیظ جوہر تھے۔ لندن اور پیرس جیسے شہروں میں لکڑی کے ایسے مکانات تھے جن کی چھتیں گھاس کی تھیں۔ چمنیاں، روشنداں اور کھڑکیاں مفقود، آسودہ حال اُمرا فرش پر گھاس بچھاتے اور بھیں کے سینگ میں شراب ڈال کر پیتے تھے۔ صفائی کا کوئی انتظام نہیں تھا، نہ گندے پانی کو نکالنے کیلئے نالیوں اور بدروں کا رواج تھا۔ گلیوں میں فضلے کے ڈھیر لگے رہتے تھے۔ چونکہ سڑکوں پر بے اندازہ یکچھر ہوتا تھا اور روشنی کا کوئی انتظام نہیں تھا اس لئے رات کے وقت جو شخص گھر سے لکھتا وہ یکچھر میں لٹ پت ہو جاتا۔ تنگی رہائش کا یہ عالم کہ گھر کے تمام آدمی اپنے مویشیوں سمیت ایک ہی کمرے میں سوتے تھے۔ عوام ایک ہی لباس سالہا سال تک پہننے تھے جسے دھوتے نہیں تھے نتیجہ وہ چر کین، میلا اور بدبو دار ہو جاتا تھا۔ نہاننا اتنا بڑا گناہ تھا کہ جب پاپائے روم نے سلی اور جرمی کے بادشاہ فریڈرک ثانی (۱۲۵۰-۱۲۱۲) پر کفر کا فتویٰ لگایا تو فہرست الزامات میں یہ بھی درج تھا کہ وہ ہر روز مسلمانوں کی طرح غسل کرتا ہے۔ (یورپ پر اسلام کا احسان، از ڈاکٹر غلام جیلانی بر ق صفحہ ۷۶ مطبوعہ شیخ غلام علی ایضا سنز لاهور)

اہل یورپ اس وقت نہ علم سے آشنا تھے اور نہ تہذیب سے، ان کے یہاں نہ علم کی قدر تھی اور نہ اہل علم کی بلکہ اگر کوئی علم حاصل کرنے کی کوشش کرتا یا کوئی کتاب لکھتا تو اس عالم کو جان سے مار دیا جاتا تھا، کتابوں کو آگ لگادی جاتی تھی۔ عیسائیت نے علم و شمسی میں کیا مغل کھلائے ہیں، کتنے علاو فلاسفہ کو قتل اور کتنوں کو ذبح کیا تفصیل کیلئے دیکھئے ڈر پپر کی کتاب ”معرکہ مذہب و سائنس“۔

عزیزانِ گرامی! قرونِ وسطی کے یورپ میں کتابیں تھیں نہ درس گاہیں، یہ وہ زمانہ تھا جب اپنیں میں علم و آگہی کے سویرے نے جہالت کی تاریکیوں کو مغلوب کر رکھا تھا۔

جے اسی کمزیر لکھتا ہے، مسلمانوں کی خوش حالی کے زمانے میں اس نظام سلطنت نے ایسی صنعتی ہنر مندی اور کارگری پیدا کی کہ مصنوعات کی نفاست و عدمگی انتہائی بلند یوں تک پہنچ گئی۔ (میراث اسلام، صفحہ 123)

مسلمانوں کے تیار کردہ ملبوسات اس قدر نیچیں ہوا کرتے تھے کہ جرمن شہنشاہ اسے زیب تن کیا کرتے تھے۔ جے ایج کریم رکھتا ہے، اس زمانے کے جرمن شہنشاہوں کے شاہی ملبوسات عربی کی عبارتوں سے مزین ہوتے تھے۔ یہ غالباً اسلامی سے سلوائے جاتے تھے جہاں مسلمانوں کے فنون و صنائع مسیحیوں کی فتح کے بعد بھی مدت تک رونق پر رہے۔ (ایضاً)

اور جب اقوام عالم ہڈیوں، کھالوں کی جھلیوں پر لکھا کرتے تھے تو مسلمان اُس وقت کاغذ کا استعمال کیا کرتے تھے۔ یہی مصنف لکھتا ہے، یہی کیفیت کاغذ کی تھی جس کی ساخت کا طریقہ یورپ نے بارہویں صدی میں مسلمان قوموں سے سیکھا تھا۔ (ایضاً)

مسلمانوں کے علم جغرافیہ میں مسلمانوں کے علم و فضل کا لواہا مانتے ہوئے جے ایج کریم رکھتا ہے، شاہ راجرنے دنیاۓ معلوم کا تفصیلی بیان ایک مسلم عالم کے سپرد کیا جس سے صاف طور پر ظاہر ہوتا ہے کہ اس زمانے میں مسلمانوں کے علم و فضل کی برتری مسلم سمجھی جاتی تھی۔ (ایضاً صفحہ 109)

مزید آگے لکھتا ہے، اسلام قدیم صناعی کی بہت سی روایت کا براؤ راست وارث تھا اور مغرب ان روایات سے بالکل نا آشنا تھا۔ (ایضاً صفحہ 129)

مسلمانوں کے علمی مرکزوں کی مدرجہ سراہی کرتے ہوئے یہی مصنف لکھتا ہے، جو تشنگان علوم اپنے ملکوں میں علم و فن کا سامان نہ پا کر مسلمانوں کے علمی مرکزوں کو گئے وہ وہاں سے بہت سی چیزیں لائے جن میں غالباً سب سے زیادہ اہم شے اصرار لاب تھی۔ (میراث اسلام، صفحہ 131)

مسلمانوں کی مینا الرجی شیکنالوجی کے بارے میں لکھتا ہے، دھاتوں کی کوفت گری میں مسلمانوں کا فن بارہویں صدی وسط میں کمال کو پہنچ گیا اور دوسو سال تک بڑی رونق پر رہا۔ (ایضاً صفحہ 136)

مزید آگے لکھتا ہے، مغرب کے فن نے زیادہ تر ترکی اور شام کی وساطت سے بعض ایسے پھول ایران سے حاصل کئے جو آج کل ہمارے باغوں میں عام طور پر لگائے جاتے ہیں لیکن ایک زمانے میں انہیں یورپ میں کوئی نہ جانتا تھا۔ (ایضاً صفحہ 154)

قالین بننے کا فن بھی اہل یورپ نے مسلمانوں سے لیا۔ جیسا کہ یہ مصنف لکھتا ہے، یورپ کے کارگروں نے  
قالین بانی کا کام مسلمانوں سے سیکھا۔ (ایضاً صفحہ 170)

کتاب سازی و کتاب نویسی کے حوالے سے یہی مصنف رقم طراز ہے، لیکن یاد رکھنا چاہئے کہ کتاب نویسی اور کتاب  
سازی کے فنون میں ہم نے ازمنہ متوسطہ کے مسلمانوں کی ہنرمندی سے بہت کچھ سیکھا ہے۔ (ایضاً صفحہ 179)

مزید آگے لکھتا ہے، عربی مسودات و مخطوطات کی معتدلب تعداد تو نویں صدی ہی سے کاغذ پر لکھی گئی تھی  
لیکن یورپ میں کاغذ کہیں بارہویں صدی میں پہنچا بلکہ تیرہویں صدی میں بھی اس کا استعمال کم تھا۔ یورپ میں کاغذ کے  
اولین کارخانے وہ تھے جو مسلمانوں نے ہسپانیہ اور سلی میں قائم کیے تھے اور وہیں سے کاغذ سازی کا فن اٹلی میں  
رانج ہوا۔ (ایضاً صفحہ 180, 179)

یورپ کی مرعوبیت کے بارے میں لکھتا ہے، کوئی ایک ہزار سال تک یورپ فنونِ اسلامی کی شوکت و عظمت سے  
مرعوب رہا۔ (ایضاً صفحہ 185)

مشرقی تجارت باقاعدہ طور پر منظم ہو گئی اور اسلامی کارخانوں سے ہر قسم کی تادروں نیاب اشیا یورپ کی منڈیوں میں  
پہنچنے لگیں۔ (ایضاً صفحہ 186)

مسلمانوں کے ایشیا سے بعض ایسی بے حقیقت سی اشیاء درآمد ہو گئیں جو ضروریات میں شامل ہو گئیں اور صرف  
یورپ ہی میں مقبول نہ ہو گئیں بلکہ ساری مہذب دنیا میں پھیل گئیں۔ (ایضاً صفحہ 187)

مارٹن این برگز لکھتا ہے، ترئین کیلئے ہندی نقش کو استعمال کرنا ہم نے یقیناً مسلم اقوام سے سیکھا ہے  
اور ہمارا علم ہندسہ بھی زیادہ تر انہی سے ماخوذ ہے۔ (ایضاً صفحہ 222)

یورپ قرون وسطی میں جس تاریک دور سے گزر رہا تھا اس کی ایک مثال ہم گذشتہ صفحات پر بیان کر چکے ہیں۔  
لیکن یورپ نے اپنے یہاں جو تعلیمی نظام رانج کیا وہ نمونہ انہوں نے کہاں سے حاصل کیا۔

الفریڈ گیام لکھتا ہے، مسلمانوں کے مدرسون نے علمی و تعلیمی نظام کا وہ نمونہ مہیا کیا جس پر بعد میں یورپ کی  
یونیورسٹیاں قائم کی گئیں۔ (ایضاً صفحہ 183)

بیرن کار اداوا کھتتا ہے، علوم عربیہ کے ساتھ ہمارے شفف کی دوسری وجہ یہ ہے کہ انہوں نے مغرب پر گہر اثر ڈالا۔ جس زمانے میں سمجھی مغرب بر بیت کے خلاف جنگ و جدال میں مصروف تھا ان دونوں عربوں نے بلند تر علمی زندگی اور سائنسی مطالعہ کی شمع کو روشن رکھا بلاشبہ ان کی سرگرمیوں نے نویں اور دسویں صدی میں اوج کمال حاصل کیا لیکن ان کا سلسلہ پندرہویں صدی تک برابر جاری رہا۔ بارہویں صدی سے یہ کیفیت تھی کہ مغرب میں ہر وہ شخص جو سائنس کا ذوق اور نور علم کی خواہش رکھتا تھا مشرق کی طرف یا موروں کے مغرب ہی کی طرف رجوع کرتا تھا۔ (میراثِ اسلام، صفحہ 422)

کیرن آرم سڑانگ لکھتی ہیں، بارہویں صدی کے دوسرے نصف حصے میں عیسائی اسکالرز پین اور سلی میں جو ق در جو ق جانے لگے وہاں انہوں نے سابق مسلم علاقوں کے عربوں اور یہودیوں سے علم کی دولت حاصل کی انہوں نے عربی کتابوں کا ترجمہ شروع کیا۔ (Holy War صفحہ 201)

مزید آگے عیسائی عصبیت اور احسان فراموشی کا تذکرہ یوں کرتی ہیں، عرب تو بالخصوص عیسائی مغرب کیلئے منارہ نور تھے تاہم اس احسان کو بہت کم تسلیم کیا گیا ہے۔ (ایضاً)

احبابِ من! یہود و نصاریٰ نے اسلام کے بڑھتے ہوئے اثر و نفوذ پر شدید تشویش کا اظہار کیا۔ ان کو یہ فکر لاحق ہوئی کہ اسلام جس تیزی سے مقبول ہو رہا ہے اگر اسلام کے بڑھنے کی بھی رفتار رہی تو عن قریب یہودیت و عیسائیت فنا ہو جائے گی۔ اور ان پادریوں کی شکم پروری کیلئے گناہوں کی معافی کی شکل میں جو معاوضہ ملتا ہے وہ بند ہو جائے گا۔ انکے گرچے ویران ہو جائیں گے۔ پادری اس ذہنی سکھش کا شکار تھے۔ دوسری جانب عیسائی نوجوان عربی زبان پر فدا تھے، مسلمان فقہا کے سامنے زانوئے تلمذ طے کر رہے تھے۔

اس صورت حال پر ایک پادری بڑے دکھ اور افسوس کے ساتھ لکھتا ہے، میرے ہم مذہب عیسائی عربوں کی شاعری اور رومانوی ادب پڑھ کر خوش ہوتے ہیں۔ وہ مسلمان فقہا اور فلاسفہ کا کلام پڑھتے ہیں اور وہ ان چیزوں کو ان کی تردید کی خاطر نہیں پڑھتے بلکہ اس لئے پڑھتے ہیں تاکہ عربی ادب کی صحیح روح سے آشنا ہو سکیں۔ ہائے افسوس! وہ عیسائی نوجوان جو اپنی صلاحیتوں کی وجہ سے نمایاں ہیں، عربی زبان و ادب کے سوانہ کسی زبان سے واقف ہیں اور نہ ہی کسی ادب سے وہ عربی کتابوں کو بڑے شوق سے پڑھتے ہیں۔ وہ کثیر رقوم خرچ کر کے عربی کتابوں کے انبار اکٹھے کرتے ہیں اور ہر جگہ ان کی زبانوں سے عربی زبان و ادب کی تعریف سنائی دیتی ہے۔

Will Durant از Age Of Faith)

صفحہ 299,300 مطبوعہ نگارشات پبلشرز (view of Islam in the middle ages London 1962 p#21)

عیسائی پادری چاہتے تھے کہ اگر عیسائی نوجوان عربی پڑھیں تو وہ اس لئے پڑھیں تاکہ مسلمانوں کی تردید کر سکیں، اسلام کی مخالفت کر سکیں، اہل اسلام سے مناظرہ کر سکیں اور انہوں نے اپنی اس خواہش کو جلد ہی اپنا مقصدِ زندگی بنالیا اور اس کیلئے عملی کوششوں میں مصروف ہو گئے۔ انہوں نے قرآن کریم اور دیگر عربی کتابوں کو اپنی زبان میں ترجمہ کیا لیکن اس سے ان کا مقصد اسلام کی ترویج و اشاعت نہیں بلکہ اسلام کی تکذیب و تردید تھا۔

تاریک را ہوں کے راهی، عیسائی قوم کو مینارہ نور سے دور رکھنے کیلئے ان کے سینوں کو اسلام کے خلاف بخض وحد سے بھرنے کا سامان کر رہے تھے وہ اپنی قوم کے سامنے اسلام کی خوبیوں کو بھی خامی بنا کر پیش کرتے تاکہ ان کی نئی نسل اسلام اور پیغمبر اسلام صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے تنفر ہو جائے اور اپنے اس اسفل الساقلین جذبے کی محکیل کیلئے انہوں نے اسلام اور پیغمبر اسلام کے خلاف اتنا زہر اگلا کہ میں ان کی اُن عبارتوں کو یہاں نقل بھی نہیں کر سکتا۔

اسلام کے مخالف پادریوں کی اندر میں عصیت نے جس تعفن کو جنم دیا تھا تحریک استشراق اسی تعفن کا مظہر ہے۔ پیر کرم شاہ صاحب لکھتے ہیں، اسلام کے خلاف جو طوفان متعصب عیسائیوں نے اٹھایا تھا اسی نے آگے چل کر تحریک استشراق کی شکل اختیار کر لی۔ یہ تحریک زمانے کے ساتھ ساتھ اپنے مقاصد میں بھی رُد و بدل کرتی رہی، اس کے طریقہ ہائے واردات میں بھی تبدیلی آتی رہی، مستشرقین کے بھیس بھی بدلتے رہے لیکن ان کا بنیادی مقصد ہمیشہ ایک ہی تھا اور وہ مقصد یہ تھا کہ اسلام کی شمع بجھ جائے اور اگر بجھ نہ سکے تو اس کے شعلے کے ارد گرد شکوک و شبہات کے دھوکیں کا وہ حصار بن جائے کہ اس شمع کی روشنی کو کفر کی تاریکیوں سے عیحدہ کرنا ممکن نہ رہے۔ لیکن آخر کار تابکے۔ اس شمع کی روشنی جیسے پہلے ہر دور میں پھیلتی رہی ہے اب بھی پھیلتی رہے گی۔ ہمیشہ کی طرح اب بھی اسلام نے اپنا پیغام دوسروں تک پہنچانے کا فریضہ ان لوگوں کو سونپا ہے جو برسوں اس کی شمع کو گل کرنے کے درپر رہے تھے۔

قرن و سطی کے مستشرقین نے اسلام کے خلاف جوبے بنیاد الزام تراشیاں کی تھیں انہیں بے بنیاد ثابت کرنے کا کام بھی قدرت نے بعد میں آنے والے ان مستشرقین سے لیا ہے جو خود بھی اسلام دشمنی میں کسی سے کم نہیں ہیں۔

(فیاء النبی، جلد ششم صفحہ 114)

جیسا کہ مستشرقہ کیرن آرم اپنے پیش روؤں کی گزشتہ تحریروں کی مذمت کرتے ہوئے لکھتی ہیں، حضور کے روحانی مشاہدات کی تشریح کرتے وقت یہ دعویٰ کیا گیا کہ آپ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) مرگی کے مرض میں بے ہوش ہو کر گرپڑتے تھے اور آسیب زدہ ہونے کے باعث جنوں بھوتوں کا آپ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) پر غلبہ ہو جاتا تھا آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ازواجی زندگی کے بارے میں بھی من گھڑت قصے بیان کئے گئے ہیں اور اس سلسلے میں گمراہ کن الزامات لگائے گئے۔ (Muhammad A Biography Of The Prophet) از کیرن آرم سٹر انگ صفحہ 43۔ مترجم ملک نعیم اللہ مطبوعہ ابوذر پبلی کیشنزلہور 2009

مزید آگے لکھتی ہیں، جس دور میں کلیسا ہند بذب عیسائیوں پر تجدید کی زندگی اور رہبانیت کو مسلط کر رہا تھا اس وقت پیغمبر اسلام کی حیات مقدسہ کے بارے میں حقائق معلوم کرنے اور عیسائیوں کے مظالم کی تفصیلات بیان کرنے کے بجائے آپ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی عائلی زندگی کے متعلق عجیب و غریب قصے گھڑے جارہے تھے اور بد نیتی، رشک و حسد، تعصّب اور تنگ نظری سے کام لیتے ہوئے اسلام کو ذاتی خواہشات کے حصول کا ذریعہ اور ایک ناقابل التفات دین سمجھا جا رہا تھا۔ (Muhammad A Biography Of The Prophet) از کیرن آرم سٹر انگ صفحہ 43۔ مترجم ملک نعیم اللہ مطبوعہ ابوذر پبلی کیشنزلہور 2009

صلیبی دور کی جنگوں کے حوالے سے لکھتی ہیں، صلیبی جنگوں کا دور جب حضرت محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے بارے میں فرضی داستانیں گھڑی گئیں، یورپ کیلئے سخت تنازع اور منقی رد عمل کا زمانہ تھا۔ (ایضاً صفحہ 44)

مغربی عیسائیت کی دیانت و راست بازی سے پرداہ اٹھاتے ہوئے لکھتی ہیں، دانتے اب بھی حضرت محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کو ایک آزاد اور خود مختار دین کا بانی نہیں سمجھتا تھا اور آپ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کو محفوظ ایک تفرقہ باز اور اپنے آبائی مذہب سے مخرف ہونے والی شخصیت قرار دیتا ہے۔ یہ تصوراتی نقوش اسلام کے متعلق اس نفرت اور تعصب کے آئینہ دار ہیں جو عیسائیت کے سینے میں پرورش پار ہے تھے۔ اس کے ساتھ ہی مغربی نفیات میں موجود ان اختلافات کی بھی عکاسی ہوتی ہے جس کی رو سے اسلام کو ہر اس چیز کا ذمہ دار شہر ایا جاتا ہے جسے مغرب ہضم نہیں کر سکتا۔ اسلام کا خوف اور اس سے نفرت یہوں کے پیغام محبت سے کمل انحراف کے متراوف ہے اس سے مغربی عیسائیت کی دیانت اور راست بازی میں موجود ایک گہرے ناسور کا پتہ چلتا ہے۔ (ایضاً صفحہ 46)

اپنے پیش رو مستشرقین کی علمی خیانت کو یوں بے نقاب کرتی ہیں، لیکن یورپ میں حضور (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے بارے میں تعصب کی جڑیں اس قدر مضبوط ہو چکی تھیں کہ ان میں سے بیشتر مصنفوں اس کی مراجحت نہ کر سکے اور وہ خود بھی اکثر بیشتر آپ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی ذات پر بلا وجہ حملے کرتے رہتے جس سے اس بات کی غمازی ہوتی کہ پرانی روایات ابھی مردہ نہیں ہو سکیں۔ چنانچہ سائنسمن اولے Simon Ockley نے پیغمبر اسلام کو چالاک اور عیار شخص قردادیدیا (نوز باللہ۔ رقم) جنہوں نے اپنے اچھے اوصاف کو ظاہر کیا لیکن اصل میں وہ جادو حشمت کے جو یا نفس پرست انسان تھے۔ (ایضاً صفحہ 56)

جارج سیل کے حوالے سے لکھتی ہیں، جارج سیل George Sale نے قرآن کے ترجیح کے دیباچے میں لکھا یہ اس بات کا واضح ثبوت ہے کہ اسلام اس کے سوا کچھ نہیں کہ یہ دین محفوظ ایک انسانی اختراع ہے اور اس کی ترقی اور استحکام کا دار و مدار صرف تواریخ پر ہے۔ (ایضاً صفحہ 57)

عیسائی عصوبیت کی داستانیں ایک ایسا سیاہ باب ہے جس کی کاک کو عیسائی دنیا اگر سات سمندروں سے بھی دھونا چاہے تو دھونہ سکے گی۔

## تحریکِ استشراق کیا ہے؟ اور مستشرقین کے کہتے ہیں؟

بیگ کرم شاہ الازہری صاحب لکھتے ہیں، اہل مغرب بالعلوم اور یہود و نصاریٰ بالخصوص، جو مشرق اقوام خصوصاً ملتِ اسلامیہ کے مذاہب، زبانوں، تہذیب و تمدن، تاریخ، ادب، انسانی قدرتوں، ملیٰ خصوصیات، وسائلِ حیات اور امکانات کا مطالعہ معروضی تحقیق کے لبادے میں اس غرض سے کرتے ہیں کہ ان اقوام کو اپناز ہنیٰ غلام بنائ کر ان پر اپنا مذہب اور اپنی تہذیب مسلط کر سکیں اور ان پر سیاسی غلبہ حاصل کر کے ان کے وسائلِ حیات کا استحصال کر سکیں، ان کو مستشرقین کہا جاتا ہے۔ اور جس تحریک سے وہ لوگ مسلک ہیں وہ تحریکِ استشراق کہلاتی ہے۔ (ضیاء اللہی، ج 6، ص 123)

## مستشرقین کے عزائم

مستشرقین کے عزائم یہ ہیں کہ علم و ثقافت اور تہذیب و تمدن ہر جگہ نسلی برتری کے نظریے کی بنیاد پر مسلمانوں کے سینوں میں اسلام اور پیغمبر اسلام کیلئے تشكیک کے بیچ بودیں۔ اور اپنی اس خواہش کی تکمیل کیلئے انہوں نے مسلمانوں کے عقائد و نظریات، شریعت، تاریخ، معاشری و معاشرتی نظام، عالمی قوانین وغیرہ کا مطالعہ کیا اور پھر غیر جانب دار محقق کا لبادہ اوڑھ کر مسلمانوں کی لکڑ پر شب خون مارنے کا مقدس صلیبی فریضہ انجام دیا۔ اور اپنے ان عزائم کیلئے انہوں نے اپنے یہاں علوم اسلامیہ کے ادارے قائم کیے تاکہ وہاں سے وہ ایسے لوگ پیدا کر سکیں جو اسلام پر تنقید کر سکیں۔

الفریڈ گیام لکھتا ہے، یورپ میں علوم مشرقی کا پہلا مکتب (1250ء) طیلبلہ میں مسیحی مبلغین کی جماعت نے قائم کیا۔ اس مکتب میں عربی اور بائل اور یہود کی عبرانی اس غرض سے سکھائی جاتی تھیں کہ طلبہ یہودیوں اور مسلمانوں میں تبلیغ مسیحیت کا کام کرنے کے ماهر ہو جائیں۔ اس مکتب نے جو سب سے بڑا محقق پیدا کیا وہ رینڈ مارٹن تھا جو سینٹ ناٹس کا معاصر تھا اور عرب مصنفوں کی کتابوں کا عالم ہونے کی حیثیت سے یورپ میں اس کا مثل و نظیر آج تک پیدا نہیں ہو سکا۔ وہ صرف قرآن و حدیث کا عالم ہی نہ تھا بلکہ اپنی کتابوں میں جابجا الفارابی سے لے کر ابن رشد تک اسلام کے جلیل القدر فلاسفہ و علمائے الہیات کے اقتباسات نقل کرتا ہے اور اختلاف کی صورت میں ان پر تنقید بھی کرتا ہے۔ (میراث اسلام، صفحہ 313,314)

یہی مصنف ایک اور جگہ لکھتا ہے، بولوتا، پیرس، موٹ پلیس اور آکسفورڈ کی قدیم ترین مسیحی یونیورسٹیاں بارہویں صدی میں قائم ہو گیں۔ یورپ کی پہلی عربی یونیورسٹی مسلمانوں نے قائم نہیں کی بلکہ مسلمان علوم کی تدریس کیلئے قائم ہوئی اور یہ خاصی مدت کے بعد وجود میں آئی۔ (ایضاً صفحہ 286)

الفریڈ گیام کے یہ بیانات بتارہے ہیں کہ اسلام کے خلاف ایک محاذ تیار کیا جا رہا تھا۔ مستقبل کیلئے قلم کے صلیبی مجاہدین کی فوج تیار ہو رہی تھی۔ دوسری جانب مسلمانوں کے علمی استیصال کے مشورے یورپ اور برطانیہ کے ایوانوں میں طے ہو رہے تھے۔ علامہ عبدالحکیم اختر شاہ جہاں پوری اس حوالے سے لکھتے ہیں، متحده ہندوستان کی مرکزی حکومت یعنی ولی کا تخت و تاج آخری مغل بادشاہ بہادر شاہ ظفر سے چھیننا تھا اور مسلمان ہی فعال نظر آتے تھے، الہزادہ امک کے فرمانروائیت ہی ملت اسلامیہ کو صلیب و تیلیٹ کا شید ای بنا نے کی سر توڑ کوشش کی اور انگلینڈ سے اس مقصد کی خاطر پادری صاحبان بلانے شروع کر دیئے جو آتے ہی اسلامی عقائد و نظریات اور بانی اسلام صلی اللہ تعالیٰ علیہ واصحابہ و پارک و سلم پر لغو اعتراضات کی بوجھاڑ کر دیتے نیز علمائے اسلام کو جگہ جگہ دعوت مناظرہ دیتے پھرتے۔ بر ساتی حشرات الارض کی طرح پادریوں کا جال بچھادیا گیا تھا۔

۱۸۵۲ء میں لندن سے اپنے ماہی ناز پادری فنڈر کو بھیجا گیا جو عربی اور فارسی میں بھی کافی مہارت رکھتا تھا۔ اس نے آتے ہی مختلف شہروں میں تقریریں کرتے ہوئے بلند بانگ دعوے کیے اور اسلام کی ختنیت کو چیلنج کرتے ہوئے مقابلے کیلئے علمائے اسلام کو لکارا چنانچہ مدرسہ صولتیہ واقع مکہ مکرمہ کے بانی، فخر ہندوستان، پاپیہ حر میں، مولانا رحمت اللہ کیر انوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ (المتومنی ۱۳۹۰ھ - ۱۸۷۰ء) نے مرحوم ڈاکٹر وزیر خاں کی معیت میں پادری فنڈر سے مناظرہ کیا اور آگرہ کی سر زمین میں اُس کا سارا علمی غرور ایسا خاک میں ملایا کہ رو سیاہی کو چھپانے کی خاطر پادری صاحب کو متحده ہندوستان سے بھاگتے ہی بنی اور اس درجہ بدحواس ہو کر بھاگا کہ لندن پہنچ کر ہی دم لیا۔ اسی طرح مختلف پادریوں نے جگہ جگہ منہ کی کھائی۔ علمائے اسلام ان کا ہر علمی محاذ پر ناطقہ بند کرتے اور یہ اعلان سناتے رہے۔

نورِ خدا ہے کفر کی حرکت پہ خندہ زن

پھونکوں سے یہ چہ اغ بجھایانہ جائے گا

(کلمہ حق از علامہ عبدالحکیم اختر شہجاپوری صفحہ 59، 60 مطبوعہ بزم رضوی)

قدرت اللہ شہاب ان مناظروں سے متعلق لکھتے ہیں، مسلمانوں کے سیاسی زوال سے شہ پاک اس زمانے میں عیسائی مشنریوں نے بھی بر صیر پر یورپ شروع کر دی اور وہ بڑی شدت سے میسیحیت کی تبلیغ میں مصروف ہو گئے۔ یہ پادری جگہ جگہ مسلمان علماء کو مناظرے کا چیلنج دیتے تھے۔ مناظرے اکثر گورنمنٹ اسکولوں کے گراونڈ میں منعقد ہوتے تھے۔ مقامی انگریز افسر شامیانوں کا بندوبست بھی کرتے تھے اور ہر ممکن طریقے سے پادریوں کی پشت پناہی کا سامان بھی کرتے تھے۔ (شہاب نامہ، از قدرت اللہ شہاب صفحہ 104، 105 مطبوعہ سنگ میل پبلی کیشنزلہ ہوڑ)

عیسائی مشنریوں کی مسیحی تبلیغ کے کیا تناج برا آمد ہو رہے تھے ساورا ایجنسی کے حوالے سے قدرت اللہ شہاب لکھتے ہیں، ہسپانوی عیسائی مشنری تھا جو ساورا زبان اور تاریخ کا ماہر تھا اور عرصہ دس برس سے وہاں جم کر بیٹھا ہوا مسیحیت کی تبلیغ میں دل و جان سے مصروف تھا۔ تبلیغ کے ساتھ وہ کسی قدر علاج معالجہ بھی کرتا تھا لیکن دس سال کے طویل عرصے میں وہ صرف چار آدمیوں کو عیسائی بنانے میں کامیاب ہوا تھا۔ ان میں سے ایک تو ہسپانوی مشنری کا اسنٹ بن کر اس کے ساتھ ہی مقیم تھا باقی تین گلکٹہ کے ایک مسیحی ادارے میں مشنری بننے کی ٹریننگ حاصل کر رہے تھے۔ وقتاً فو قتاً کچھ اسلامی انجمنیں اور آریہ سماجی سُنگھٹن بھی اس علاقے میں تبلیغ کرنے کی اجازت مانگتے تھے لیکن انگریز گورنر ہمیشہ انکار کر دیتا۔ (شہاب نامہ، صفحہ 159)

عزیزانِ گرامی! یہ حال تھا ساورا قوم کا جو مظاہر پرست تھے۔ جب ان کو مسیحی تبلیغ کر کے عیسائی نہ بناسکے تو وہ مسلمان جن کی تاریخ سنہری کارناموں سے بھری پڑی تھی۔ جن کے علم و عرفان کی درس گاہیں دنیا کو ایک عرصے تک سیراب کرتی رہی تھیں۔ جن کے آباء کی کتابیں علم کے نور سے آج بھی بلا تفریق کائنات کے گوشوں کو روشن کر رہی ہیں، وہ ایک ایسی قوم کی تبلیغ کو کیسے قبول کر لیتی؟ جن کے اپنے عقیدے کی کوئی اہمیت نہیں، جن کے نزدیک خدا ایک نہیں تھیں ہیں، جن کے خدا کو بت پرست رومیوں نے حکمران یہودیوں کی خواہش سے سولی کے تختے پر لٹکا دیا تھا اور اس کی ہتھیلیوں اور شخصیوں کو تختے سے لگا کر بڑی بڑی کیلیں ٹھونک دی گئی تھیں پھر اس نے درد کی شدت سے چیختنے ہوئے کہا تھا کہ خدا یا موت کے پیالے کو میرے لبوں سے ہٹالے مگر اسے سولی پر چڑھنا تھا اور ان کا یہ خدا تین دن تک سولی پر لٹکا رہا۔ جہاں ایسے عقائد و نظریات ہوں کیا دنیا کی مہذب قوم مسلم جنہوں نے اس دنیا کو علم کی روشنی سے اس وقت منور کیا جب یورپ جہالت کی تاریکیوں میں ڈوبا ہوا تھا وہ اس قوم کی اس بے سرو پا تبلیغ کو اور ان کے من گھڑت نظریات کو قبول کر سکتی تھی؟

نہیں ہرگز نہیں۔

عزم زانِ گرامی! جب مسلمانوں کو عیسائی بنانے کی ان تحکم کوششوں کے باوجود وہ کامیاب نہ ہو سکے اور ایسٹ انڈیا کمپنی کو اپنا منصوبہ درگور ہوتا نظر آیا ان حالات میں پرانے شکاری نیا جال لے کر آئے اور انہوں نے اپنی پالیسی کو بڑی حد تک پراسرار بنا لیا۔ جوز ہر پہلے وہ جبراً کھلاتے تھے اب ایسی لذیذ غذا کی صورت میں مسلمانوں کے حلق سے اتارنے لگے جو دیکھنے میں انتہائی خوش نما اور شیریں معلوم ہوتا تھا۔ اپنے اس ظالمانہ منصوبے کو کامیابی سے ہم کنار کرنے کیلئے انگریزوں نے تعلیم کا راستہ چنا۔

کس طرح انہوں نے یہ زہر مسلم قوم کے حلق سے نیچے اتارا؟

علامہ عبدالحکیم اختر شاہجہاں پوری لکھتے ہیں، مسلمانوں کے زیر تعلیم نونہالوں کو جو بڑے ہو کر قوم کا فعال عنصر اور حکومت کی مشینری کے پرزاں بنتے ہیں انہیں ایسے رنگ میں رنگ دیا جائے اگرچہ انہیں عیسائی تونہ کہا جاسکے لیکن ان کی اکثریت ایسی تربیت پا کر لکھے کہ اس پر مسلمان کی تعریف بھی صادق نہ آئے۔ وہ مسلمان ہی کھلاتے رہیں لیکن اسلامی تہذیب سے نا آشنا ہو جائیں۔ اس طرح مسلمانوں کی آنے والی نسلیں کسی اور ہی رنگ و روپ میں منصہ شہود پر جلوہ گر ہوں گی جس کے باعث ان کا زاویہ نظر ہی بدل جائے گا۔ (کلمہ حق صفحہ، 62)

یہود و نصاریٰ کی اس سازش کو پروفیسر محمد فاروق النہیان اپنے آرٹیکل 'علم اسلام کا مستقبل، منصوبہ بندی اور اقدام' میں اس طرح طشت از بام کرتے ہیں: علم کے نام سے اور ثقافت کے نام سے ہمارے حمالک کے اندر جو مشنری مرکز قائم کیے جاتے ہیں وہ اسلام کے دشمن، استعمار پرست ملکوں کے مفادات و مصالح کو آگے بڑھانے کی خدمات انجام دیتے ہیں، یہ انھیں مملکتوں کے خدمت گزار ہیں جنھوں نے صلیبی جنگوں کی قیادت و سیادت ایک زمانے میں کی تھی کہ اسلام کا خاتمه اس کی سر زمین ہی پر کر دیا جائے۔ اور اب یہ وہی لشکر ہے جو میدانِ جنگ سے ہٹ کر ہماری تعلیمی درس گاہوں اور نظام علمی میں آگیا ہے اور ان پر مسلط ہے۔ یہ وہی لشکر ہے جو اپنا زہر خود ہمارے بیٹوں کے دل و دماغ میں اپنے پسندیدہ و منتخب گروہ کے ذریعے سے اٹھیلتا ہے جو وہاں تعلیم پاتے ہیں۔ وہ ایسی تعلیم ان کو دیتا ہے جو مضرت رسال زیادہ ہے اور لفظ بخش کم۔ یہی تعلیم پا کر ہمارے پچھے ان تعلیم گاہوں سے جب باہر نکلتے ہیں تو اپنے دین اور عقیدے کے بارے میں بدترین خیالات کے حامل ہو کر نکلتے ہیں۔ (جريدة 34 جلد 6 صفحہ 199 مطبوعہ شعبہ تصنیف

عزیزانِ گرامی! صرف سیکولر نظام تعلیم ہی نہیں بلکہ مسیحی تعلیم کو بھی راجح کرنے کی زبردست کوشش کی گئی۔ علامہ یوسف بن اسلمیل نبہانی لپنی کتاب 'ارشاد الحیاری' میں لکھتے ہیں، فرنگی جو اسکول اسلامی ممالک میں کھولتے ہیں ان میں طالب علم کے داخلے کی اہم ترین شرط یہ ہوتی ہے کہ وہ ہر دن عیسائی لوگوں کے ساتھ عبادت کیلئے گرجا جائے گا اور ان جیسے دینی افعال انجام دے گا اگرچہ وہ مسلمان ہی کیوں نہ ہو اور جسے یہ شرط منظور نہ ہو اسے وہ داخلہ نہیں دیتے۔ بیروت میں بھی ایسے اسکول موجود ہیں اور ان میں مسلمانوں کے کچھ بچے بھی تعلیم حاصل کرتے ہیں۔ مثلاً مدرسہ یوسویہ اور مدرسہ المطران المارونیہ۔ (تقديم شواهد الحق، صفحہ ۳، از علامہ عبدالحکیم شرف مطبوعہ حامد اینڈ کمپنی ۱۹۸۸)

اسی صورتِ حال کو اور وضاحت کے ساتھ پروفیسر محمد فاروق النبہان اپنے آرٹیکل 'علم اسلامی کا مستقبل' میں یوں بیان کرتے ہیں، بیروت کی امریکین یونیورسٹی کے اس منشور کا مطالعہ کر لیں جو ۱۹۰۹ء میں اس نے پوری ڈھنڈتی کے ساتھ اس وقت شائع کیا تھا جب مسلمان طلبہ نے بطور احتجاج کلاسوں میں جانا اس لئے بند کر دیا تھا کہ روزانہ ان کو جبری طور پر چرچ میں جانا پڑتا تھا۔ منشور میں یہ درج ہے کہ 'یہ مسیحی یونیورسٹی ہے۔ مسیحیوں کی مالی امداد سے قائم کی گئی ہے، مسیحیوں نے زمین خریدی، مسیحیوں نے عمارتیں کھڑی کیں، مسیحیوں نے ہسپتال بنائے، اور ان کو ضروری ساز و سامان مہیا کیے اور نہ ہی یہ ادارہ ان کی امداد اور سہارے کے بغیر جاری رہ سکتا ہے۔ سب کچھ ان ہی مسیحیوں نے کیا ہے۔ تاکہ وہ تعلیم یہاں راجح کریں جس کے مواد میں انجلیل ہو، اور اس کی حقیقی منفعتیں ہر طالب علم تک پہنچائی جائیں۔ اسلئے جو طالب علم اس میں داخل ہوتا ہے اس پر لازم ہے کہ پہلے سے آگاہ رہے کہ اس سے کن باتوں کا مطالبہ کیا جائیگا'۔

اور یونیورسٹی کی مجلس الامناء (Trustees) نے اس ضمن میں اعلان کیا وہ یہ ہے کہ یہ یونیورسٹی اس لئے قائم نہیں کی گئی کہ یہاں سیکولر (Secular) لادینی تعلیم دی جائے اور نہ یہ اس کے فرائض میں ہے کہ وہ اخلاقِ حمیدہ کو عام کرتی رہے۔ اولین غایت اس کی یہ ہے کہ وہ حقائقِ کبریٰ جو تورات میں ہیں وہ سکھائے جائیں اور یہ یونیورسٹی نورِ مسیحی اور تاثیر مسیحی کا مرکز ثابت ہو اور اسی کو لے کر وہ لوگوں کے سامنے آئے۔ (جريدة ۳۴ صفحہ ۲۰۰)

اسی صورتِ حال پر جسٹس پیر کرم شاہ الا زہری کا درج ذیل تبصرہ ملاحظہ کیجئے، انہوں نے اسکول کھولے تاکہ عیسائیت کا نفع ان نو نہال بچوں کے دلوں میں بو سکیں جن کو آسانی سے اپنی طرف مائل کیا جاسکتا ہے۔ ان کی توجہ اعلیٰ تعلیم پر نہ تھی بلکہ ان کی توجہ کامرکز پر ائم्रی تعلیم تھی کیونکہ اسی سطح پر وہ بچے کی طرف سے کسی مزاحمت کے بغیر اس کے دل سے ایمان کی دولت نکال سکتے تھے۔

ان اسکولوں میں انہوں نے تربیت یافتہ عورتوں کو تدریس کے کام پر مقرر کیا جو بچوں کی نفیات کی ماہر ہوتی تھیں اور بچوں کو آسانی سے اپنے شیشے میں آتار سکتی تھیں۔

انہوں نے عیسائی تعلیمی ادارے قائم کیے جہاں یہ محسوس کیا کہ مسلمان اپنے بچوں کو عیسائی تعلیمی اداروں میں بھینے سے بچکھاتے ہیں وہاں سیکولر ادارے قائم کر کے اپنے مقاصد حاصل کئے۔ (ضیاء النبی، از جشن پیر کرم شاہ الازہری

جلد ششم صفحہ 259)

مشہور مبشر سوئل زویر جو اپنی اسلام دشمنی کی وجہ سے مشہور ہے، وہ اپنے ہم مذہب لوگوں کو اسلام کے خلاف سازشوں کیلئے اس طرح نصیحت کرتا ہے، جب تک مسلمان عیسائی مدارس میں داخلہ لینے سے بچکھاتے ہیں اُس وقت تک ہمارے لئے ضروری ہے کہ ہم ان کیلئے لا دینی مدارس کھولیں اور ان مدارس میں ان کیلئے داخلہ آسان بنائیں۔ یہی مدارس طلبہ کے اندر اسلامی روح کو ختم کرنے میں ہمارے مدد و معاون ثابت ہوں گے۔ (ضیاء النبی، جلد ششم صفحہ 254)

اسی متھب مستشرق پادری ڈاکٹر سوئل زویر کے حوالے سے پروفیسر انور الجندی اپنے مضمون 'وحدتِ فکر، وحدتِ اسلامی کی تمہید' ہے، میں لکھتے ہیں، بیسویں صدی کی تھلائیات (Thirties) میں ممالک عربیہ کے اندر ڈاکٹر زویر کو مشنریوں کی صفت میں بڑا درجہ حاصل تھا۔ ان سے پوچھا گیا کہ مسلمانوں کو مسیحیت کے اندر سمینے میں ناکامی کیوں ہوئی تو ڈاکٹر زویر نے نہایت خطرناک جواب دیا۔ یہ جواب ایسا ہے کہ تخریبی اور تغیری جنگ کے شعبوں میں تحقیق و تفتیش کرنے والے مسلم محققین کیلئے الزام ہے کہ اس جواب کی اہمیت کا اندازہ کریں اور اپنے سامنے رکھیں۔ زویر نے کہا تھا کہ تبیہ کا ہدف یہ نہیں ہے کہ مسلمانوں کو مسیحیت کے اندر سمینا جائے۔ یہ بہت ہی مشکل کام ہے، عیسائی مشنریز کا ہدف صرف یہ ہے کہ ان کو اسلام سے خارج کر دیا جائے۔ (جریدہ 34 صفحہ 329)

مستشرقین کی تحریک کا ہدف کیا ہے اور اس نظام تعلیم کو وہ کس طرح استعمال کیلئے استعمال کرنا چاہتے ہیں پروفیسر انور الجندی لکھتے ہیں، مستشرقین کی تحریک کا ہدف بالکل واضح تھا اور جیسا کہ خود اربابِ استشراق نے بتایا ہے اور جس کا خلاصہ خود ان کے اس بیانِ قاطع میں موجود ہے کہ 'علم کو سیاست اور استعمال کی ضرورت گزاری پر رکھا گیا ہے'، اور اس کے دور رسم مقاصد میں اہم ترین یہ ہیں کہ

• اسلام کی شخصیت و انفرادیت کو تحلیل کیا جائے۔ اس کی خصوصیت ذاتی اور انفرادی مزاج کا خاتمه کر کے اس پر غلبہ حاصل کیا جائے۔

❖ عصر حاضر کے مسلمانوں کا رشتہ اسلام سے کاٹا جائے اور ایسی تدبیریں کی جائیں کہ ان کا تعلق ماضی بعید کی بت پرستانہ تہذیب سے جوڑ دیا جائے۔

❖ تدقیق، تحریر اور تلبیں کی فضاضیدا کرنے کی نیت سے ٹھکوک و شبہات پھیلائے جائیں اور کم سے کم میراث اسلامی کی توبین کا طریقہ اختیار کیا جائے۔

❖ استشراق ہی وہ کارخانہ ہے جو عیسائی مشنریوں اور سیکولر مدارس کو طرح طرح کا زہر مہیا کرتا رہا ہے کہ وہ اپنے ان منہاج و طرز و تعلیم اور نصاب تدریس میں ان کو داخل کریں جو مدارس وطنیہ میں منتقل کئے جائیں۔

❖ اس کارروائی کا مقصد یہ ہے کہ عالم اسلامی کی وحدت فکر کو پارہ پارہ کیا جائے۔ کبھی اس کو عربی اسلام، فارسی اسلام اور ترکی اسلام وغیرہ کے نام سے منقسم کیا جاتا ہے اور مختلف لکھڑوں میں باشنا جاتا ہے اور کبھی قومیت اور نسلیت کے تصورات پیش کیے جائیں اور ان کی آواز بلند کرنے پر زور دیا جاتا ہے۔ (جریدہ 34 صفحہ 330، 331)

ڈاکٹر اقبال اسی پس منظر کو یوں بیان کرتے ہیں۔

ایک لڑ فرنگی نے کہا اپنے پر سے  
منظروں طلب کر کہ تری آنکھ نہ ہو سیر !  
بیچارے کے حق میں ہے یہی سب سے بڑا قلم  
بڑے پر اگر فاش کریں قاعدہ شیر  
سینے میں رہے رازِ ملوکانہ تو بہتر  
کرتے نہیں ملکوم کو تیغوں سے کبھی زیر  
تعلیم کے تیزاب میں ڈال اس کی خودی کو  
ہو جائے ملامِ توجہ ہر چاہے اسے پھیر  
تا شیر میں اکسیر سے بڑھ کر ہے یہ تیزاب  
سو نے کا ہمالہ ہو تو مٹی کا ہے اک ڈھیر

عزیزانِ گرامی! امتِ مسلمہ نوآبادیاتی نظام کے استعماری شکنے سے ابھی نکلنے بھی نہ پائی تھی کہ استعمار کے اس تعلیمی شکنے میں پھنس گئی۔ ہم نے اسلامی دنیا کے مختلف اسکالرز کا نقطہ نظر آپ کے سامنے رکھا۔ بر صغیر میں انگریزوں کے مکمل کنٹرول کیلئے مسلمانوں کے تعلیمی نظام پر شب خون مارا گیا۔ برٹش راج کی مضبوطی کیلئے مسلمانوں کے مکمل کنٹرول کیلئے مسلمانوں کے تعلیمی نظام پر شب خون مارا گیا۔ برٹش راج کی مضبوطی کیلئے مسلمانوں کے مکمل کنٹرول کیلئے مسلمانوں کے تعلیمی نظام پر شب خون مارا گیا۔

نظام تعلیم کی بُلی دے دی گئی۔

مسلم لیگ (ن) کے رہنمای جاویدہ ہاشمی اپنی کتاب ”تحنیت دار کے سائے تلے“ میں لکھتے ہیں، لارڈ میکالے نے ہندوستان پر مکمل کنٹرول حاصل کرنے کیلئے تعلیمی نظام کا نصاب تیار کیا تھا جس کے مقاصد میں لارڈ میکالے نے کہا کہ برٹش راج کی مضبوطی کیلئے مقامی لوگوں کو ایک حد تک شامل کرنا ہماری مجبوری ہے اس لئے انہیں ایک محدود سوچ کی تعلیم دے کر اپنے مقاصد کیلئے استعمال کیا جائے۔

مزید آگے لکھتے ہیں، لارڈ میکالے نے 2، فروری 1835ء میں برطانوی پارلیمنٹ میں جو تقریر کی، وہ مختصر مگر جامع تھی۔ انہوں نے کہا، معزز ارکین پارلیمان میں نے ہندوستان کے طول و عرض میں بار بار سفر کیا ہے۔ دنوں اور راتوں میں گھوما اور پھرا ہوں۔ میری آنکھیں آج تک ایسے شخص کو دیکھنے کیلئے ترسی ہیں جو یہاں بھکاری ہو، یا جو شیرا ہو۔ اس ملک میں ایسی دولت دیکھی ہے، ایسی بلند اخلاقی قدریں دیکھی ہیں اور اتنی بڑی ہستیوں سے ملا ہوں کہ مجھے پختہ یقین ہو گیا ہے کہ ہم کبھی اس ملک کو فتح نہیں کر سکیں گے، جب تک کہ ہم اس قوم کی ریڑھ کی ہڈی نہ توڑ دیں، اس قوم کی ریڑھ کی ہڈی کیا ہے؟ ان کا روحاں اور تہذیبی ورثہ! یہی وجہ ہے کہ میں با آواز بلند تجویز پیش کرتا ہوں کہ ہم ان کا نظام تعلیم اور ان کی ثقافت بدل کر رکھ دیں گے۔ دیکھنے میں خواہ یہ لوگ گندمی یا سانوںی رنگت رکھتے ہوں لیکن ان کے سینوں میں سفید فام انگریز کا دل دھڑکتا ہو اگر ہم انہیں یہ یقین دلا سکیں کہ ہر وہ چیز جو غیر ملکی اور ہر وہ چیز جو انگریزی ہے وہ ان کی چیزوں سے بہتر ہے تو ہندوستانی بہت جلد اپنی نظروں میں گر جائیں گے اور اپنے قدیم کلپر کو چھوڑ دیں گے۔ میں آپ کو یقین دلاتا ہوں کہ اس طرح جلد ایسا وقت آ جائیگا اور وہ ایسے بن جائیں گے جیسے ہم چاہتے ہیں وہ ”براؤن صاحب“ کہلانے میں فخر محسوس کریں گے اور اس طرح وہ صحیح معنوں میں ہماری مفتوحہ اور باج گزار قوم بن کر زندگی کے دن پورے کرنے لگیں گے۔ (تحنیت دار سائے تلے، از جاویدہ ہاشمی رہنمای مسلم لیگ (ن) صفحہ 261، 262)

انگریزوں سے قبل کے اسلامی نظام تعلیم پر شب خون کیوں مارا گیا؟

قدرت اللہ شہاب لکھتے ہیں، یہ وہ زمانہ تھا جب اس بر صیر میں مسلمانوں پر تعلیم و ترقی کے سبھی دروازے بند کر دیئے گئے تھے۔ لارڈ میکالے کا فتویٰ تھا کہ یہاں پر جو نظام تعلیم رائج کیا جائے وہ ایسے انسان پیدا کرے جو رنگت میں تو پیش ہندوستانی ہوں، لیکن چال ڈھال، فہم و فراست، ذوق و مذاق، اخلاق و اطوار اور ذہنی اعتبار سے انگریز ہوں۔ اس پالیسی کے تحت جب فارسی کی جگہ انگریزی کو سرکاری زبان بنادیا گیا، تو بر صیر کے ہزاروں مسلمان علماء و فضلا بہ کیک نوکِ قلم غیر تعلیم یافہ قرار دے دیئے گئے۔ اس فیصلے کا ہندوؤں نے بڑی گرمجوشی سے خیر مقدم کیا۔ اس لئے نہیں کہ انہیں انگریزی سے کوئی خاص محبت تھی بلکہ اسلئے کہ انہیں فارسی سے چڑھتی کیونکہ اس زبان کارابطہ مسلمانوں سے تھا۔

یوں بھی جب 1857ء میں سلطنتِ مغلیہ کا آخری چراغِ مغل ہو گیا تو انگریزوں اور ہندوؤں کی ایک مشترکہ کوشش یہ تھی کہ اس بر صیر میں ہر اُس امکان کو ختم کر دیا جائے جس میں مسلمانوں کے دوبارہ سر اٹھانے کا ذرا ساشایہ بھی موجود ہو۔ یہاں پر مسلمان ہی ایک ایسی قوم تھی جس میں حکومت کرنے کی صلاحیت بھی تھی، روایت بھی تھی اور ہزار سالہ تجربہ بھی حاصل تھا۔ چنانچہ اس قوم کا سر کچلتا دنوں کا فرضِ منصبی قرار پایا۔ (شہاب نامہ، صفحہ 104)

اس نظام تعلیم سے حاصل کیا ہوا ہندوستان کے سابق وزیر تعلیم ابوالکلام آزاد لکھتے ہیں، کچھ اوپر سو برس ہوئے ہندوستان میں انگریزی حکومت آئی اور جدید علوم و فنون کو اپنے ساتھ لائی، اسکول بنائے، کالج قائم کئے، تربیت گاہ (ہوٹل) و اقامت گاہ (بورڈنگ ہاؤس) کی بنیاد ڈالی، وظیفے دیئے، ملازمتوں کا دروازہ کھولا، سر رشتہ تعلیم کی رسی دراز کی۔ یہ سب کچھ ہوا لیکن اس کو کیا کیا جائے کہ تعلیم کا نظام اور اس کا طرز و طریق ہی ایسا ناقص تھا کہ تعلیم یافہ گروہ نہ ذہنیات ہی میں ترقی کر سکا، نہ دماغ ہی آراستہ ہوئے، نہ عملی طریق پر ملک کی ثروت بڑھانے کی ضرورت محسوس ہوئی، اور نہ ایجاد و اختراع ہی کی جانب توجہ پیدا ہوئی۔ اس تمام تعلیمی تگ و دو اور غوفائے علم کا نتیجہ صرف اسی قدر لکلاکہ سرکاری دفتروں میں محرومی و نظمات کیلئے کم معاوضہ پر فرگنگی کارکن نہیں مل سکتے تھے، ہندوستانیوں کو انگریزی میں بہرہ نہ تھا، انگریزی افسر ہندوستانی محرومین کے حاجت مند بھی تھے اور ان کے ہاتھوں زحمت بھی اٹھاتے تھے۔ پس سرکاری یونیورسٹیوں نے یہ زحمت بھی رفع کر دی۔ کلر کی کیلئے اس تعلیمی ترقی کے دور میں ہر قسم کے ہندوستانی گرجویٹ ملنے لگے، جن کی زندگی کاما حصل یہی ہوتا ہے کہ کماں، کھاں، کھائیں اور گورنمنٹ کی غلامی میں عمریں گزار دیں۔ (ابوالکلام آزاد کے

مولانا احمد رضا خاں ملتِ اسلامیہ کی اس حالت پر درد مندی اور فکر انگلیزی کے ساتھ فرماتے ہیں، تہذیب و انسانیت سکھانے کیلئے دنیا بھر میں کوئی مسلمان نہ رہا۔ عرب، مصر، روم، شام حتیٰ کہ حریم شریفین کے علماء مشائخ میں کوئی اس قابل نہیں، ہاں کمالِ مہذب و شیخ تربیت و پیر افادیت بننے کے لاکن یورپ کے عیسائی ہیں ان کو اس قدر دبیز تنخوا ہیں ان روپوں سے دی جائیں گی کہ وہ یہاں رہنے پر مجبور ہوں، ان کی صحبت و تربیت میں مسلمانوں کے پچھے رکھے جائیں گے، ان کے اخلاق و عادات سکھانے جائیں گے، ایسی صورت میں حال ظاہر ہے ابتداء میں کہ مسلمانوں سے چندہ وصول کرنے کو بہت سنجدل سنجدل کر بنا بنا کر مقاصد دکھانے گئے ہیں۔ ان میں تو یہ حالت ہے آئندہ جو کارروائی ہو گی روش بیس

حاش مدرس (اس کا چہرہ دیکھ لیکن اس کا حال نہ پوچھ۔ ت)

سالہا سال سے علی گڑھ کالج انھیں مقاصد کیلئے قائم ہے اس کے ثمرات ظاہر ہیں کہ مسلمانوں کو نیم عیسائی کر چھوڑا۔ اس کے اکثر تعلیم یافتہ اسلام اور عقائد اسلام پر ٹھٹھے اڑاتے ہیں، انہے علماء کو مسخرہ بتاتے ہیں، خود غرضی و خود پسندی، دنیا طلبی، دین فراموشی یہاں تک کہ ڈاڑھی وغیرہ اسلامی وضع سے تنفر ان کا شعار ہے۔ جب ادھورے کے یہ آثار ہیں مکمل کے بعد جو ثمرات ہوں گے آشکار ہیں۔

قیاس کن زگلستان او بھارش را

(اس کے باعث سے اس کی بھار کا اندازہ کر لجئے۔ ت)

(فتاویٰ رضویہ از مولانا احمد رضا جلد 23 صفحہ 685 مطبوعہ رضا قاؤنڈیشن)

اس تعلیمی نظام کے کیا اثرات سامنے آئے جاویدہ ہاشمی لکھتے ہیں، تعلیمی اداروں کے بڑھ جانے کا کوئی فائدہ نہ ہوا، نہ ہسپتاں کا۔ صدیوں کی محنت مزدوری کو فیوڈل ڈھانچے نے صدیوں کی بھوک، بیماری اور جہالت دی ہے۔ (تختہ دار کے

ایک اور جگہ یوں اظہارِ خیال ظاہر کرتے ہیں، غلاموں کی بہتر کارکردگی کیلئے انہوں نے جو نظام بنایا اور جو تعلیمی نظام دیا وہ بھی استحصالی تھا۔ (تحفۃ الدار کے ساتھے تسلی، صفحہ 145)

پروٹوکول کا مصنف لکھتا ہے:-

In applying our principles let attention be paid to the character of the people in whose country you live and act: a general, identical application of them, until such time as the people shall have been re-educated to our pattern, cannot succeed. But by approaching their application cautiously you will see that not a decade will pass before the most stubborn character will change and we shall add a new people to the ranks of those already subdued by us.

(Protocol -P-45 by Victor. Marsden) مطبوعہ نگارشات پبلشرز لاہور 2006

ہمارے قواعد و ضوابط کو عملی جامہ پہنانے سے قبل آپ کو ان لوگوں کے کردار کا بھی جائزہ لیتا ہو گا جن میں رہ کر آپ کو کام کرنا ہو گا۔ عوام کو جب تک از سر نہ ہمارے نصاب کے مطابق زیور تعلیم سے آراستہ نہیں کیا جائیگا ان قواعد و ضوابط کا سب پر یکساں اطلاق ممکن نہ ہو گا۔ تاہم اگر احتیاط اور صبر و تحمل سے کام لیا جائے تو دس سال کا عرصہ بھی نہیں گزرے گا ضدی و ہٹ دھرم قلم کے افراد کے ذہنوں میں بھی تغیر محسوس ہونے لگے گا اور ہمارے مطیع افراد کی صفت طویل تر ہوتی چلی جائے گی۔ (پروٹوکول، صفحہ 158 مطبوعہ نگارشات پبلشرز لاہور 2006)

مسلمانوں کا علمی استیصال اس لئے بھی ضروری تھا تاکہ مستشر قین کا علمی زہر نونہالانِ ملت کے ذہنوں میں سراہیت کر جائے اور پھر ہوا بھی ایسا ہی۔ استیصالی تعلیمی اداروں سے فارغ اسکالرز کو مستشر قین کے علمی رعب نے ذہنی اور فکری فلاح میں مبتلا کر دیا۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ انصاف پسند مستشرقین بھی موجود ہیں لیکن آئٹے میں نمک کے برابر یا پھر وہ جو حق کی روشنی کو دیکھ کر اسلام کے قریب آئے اور پھر انہوں نے اسلام قبول کر لیا۔ لیکن مستشرقین کی ایک اکثریت انہی تھے تعصباً میں گرفتار ہے۔ ان کا مقصد صرف اسلام اور پیغمبر اسلام کی اہانت کے سوا کچھ نہیں۔ یہ ہر اس بات کو جو اسلام مخالف ہے اسلام پر تھوپنے سے بھی دربغ نہیں کرتے۔ ان کی پوری کوشش ہوتی ہے کہ اسلام کے خلاف منفی پروپیگنڈہ کر کے اسلام کو نقصان پہنچا سکیں۔

احبابِ من! حق، حق ہوتا ہے اور باطل، باطل۔ باطل کتنا ہی طاقت ور کیوں نہ ہو مثنا اس کا مقدر ہوتا ہے اور ابتداء میں حق کتنا ہی کمزور کیوں نہ ہو فتح و کامرانی اس کا نصیب ہوتی ہے۔

اور ہمیں یقین ہے کہ جب حق آئے گا تو باطل مت جائے گا کیونکہ مثنا باطل کا مقدر ہے۔

اسلام کی دعوتِ عام کے ساتھ ہی اس کی مخالفت کا بھی آغاز ہو گیا تھا۔ ظلم و جبر کے شیدائیوں کیلئے اسلام کی دعوت میں اُن کیلئے پوشیدہ موت کا پیغام چھپا ہوا تھا۔ فتنوں کے سراغنوں کیلئے ابدی نکست کا پیغام پہاڑ تھا۔ پیغمبر اسلام نے جب دعوتِ اسلام دی اُس وقت الٰی عرب کو اپنی زبانِ دانیٰ اور فصاحت پر بڑا ناز ہوا کرتا۔ اُس دور میں زبانِ دانیٰ وجہِ انفخار ہوا کرتی تھی۔ جیسے حضرت موسیٰ علیہ السلام کے دور میں فنِ جادوگری کے چرچے تھے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے عہد میں فنِ طب کے چرچے تھے۔ اسی لئے رب العالمین نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو وہ مجھرہ عطا فرمایا جس کے بعد جادوگر بھی آپ پر ایمان لے آئے۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے زمانے میں طب اپنے عروج پر تھا اس لئے اللہ تعالیٰ نے آپ کو آپ کے عہد کے مطابق ایسے مجھرے عطا فرمائے جس سے فنِ طب کو یہ تسلیم کرنا پڑا کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام ناپیناؤں کو پینا، غردوں کو زندہ کرتے ہیں، یہ کسی انسان کے بس کی بات نہیں ہو سکتی۔

اسی لئے رب العالمین نے اپنے محبوب کو قرآن عطا فرمایا کیونکہ اُس وقت اُس دور میں فصاحت و بлагفت کے چرچے تھے اور اسی طرح یہ مجھرہ آج بھی ہے کہ جب سائنس ترقی پر ترقی کے زینے طے کر رہی ہے اور وہ حیرت زدہ ہے کہ آج سے چودہ سو سال قبل کس طرح قرآن نے سائنسی اکشافات کیے ہیں اور یہ قرآن کریم ہر زمانے کیلئے مجھرہ ہے اور ہے گا لیکن مخالفین کا عجب عالم ہوتا ہے کہیں فرعون موسیٰ علیہ السلام کے مجھرات دیکھ کر اُن کا انکار کرتا ہے، کہیں یہودی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے مجھرات کو دیکھ کر اُن کا انکار کرتے ہیں اور کہیں کفارِ مکہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مجھرے کا انکار کرتے ہیں۔ اور کیونکہ یہ مجھرہ قیامت تک کیلئے ہے اس لئے ہر دوسریں اس کے مخالفین پیدا ہوتے رہے ہیں۔

قرآن کریم وہ کتاب ہے، وہ مجھرہ ہے جو اسلام کی اصل ہے۔ اگر اس بنیاد ہی کو ختم کر دیا جائے تو تمام چیزیں خود بخود کمزور ہوتی چلی جائیں گی کیونکہ مسلمانوں کے نزدیک یہ وہ کتاب ہے جس میں دنیا و آخرت میں کامیابی کا سامان پہاڑا ہے۔

جب تک مسلمان اس کتاب کی پیداوی کرتے رہے کامیابی و کامرانی اُن کے قدم چو متی رہی اور جب تک کرتے رہیں گے کامیابی و کامرانی قدم چو متی رہے گی اور جب اس کتاب کے درس بھلا دیں گے تو زوال کی پستیاں اُن کا مقدر ہو جائیں گی، جیسے آج یہ زوال پنیر ہیں۔

اسلام دشمن طاقتیں بھی اس حقیقت سے آگاہ ہیں اور مستشر قین جو علمی لبادہ اوڑھ کر تحقیق کی قبا کو پہن کر علم کی دستار کو سر پر سجا کر اسلام پر حملے کرتے ہیں وہ بھی اس حقیقت سے آشنا ہیں۔

پیر کرم شاہ الا زہری لکھتے ہیں، مستشر قین نے قرآن حکیم کو اپنے وجود اور مفادات کیلئے خطرہ سمجھتے ہوئے اس کا مقابلہ کرنے کا تھیہ کیا۔ قرآن حکیم کی اہمیت کو کم کرنے کیلئے انہوں نے مختلف زاویوں سے اس کتاب مبنی پر وار کئے۔ انہوں نے بیک زبان ہو کر اعلان کیا کہ قرآن خدا کا کلام نہیں بلکہ یہ حضرت محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی اپنی تصنیف ہے۔ انہوں نے قرآن حکیم کی تدوین اور حفاظت پر اعتراض کر کے اس کے ایک مستند دستاویز ہونے کا بھی انکار کیا۔ انہوں نے قرآن حکیم کی فصاحت و بلاغت اور اس کی شانِ اعجاز پر بھی طبع آزمائی کی۔ انہوں نے اس کے مضامین، اس کی ترتیب اور اس کے اسلوب کو بھی اپنی تنقید کا نشانہ بنایا۔ قرآن حکیم کی تعلیمات بھی مستشر قین کے طعن و تشنج کے تیروں سے محفوظ رہ سکیں۔ (ضیاء اللہی، جلد ششم صفحہ 353)

نامور مستشر قہ کیرن آر مسٹر انگ نے بھی اپنی کتاب Muhammad Prophet for our Time (اس کا اردو ترجمہ 'پیغمبر امن' کے نام سے پاکستان میں چھپا ہے) میں اسی اسلوب کو اپنایا ہے اور دل کھول کر اپنی عصیت کو تحقیق کے روپ میں لپیٹ کر دنیا کے سامنے پیش کیا ہے۔

کیرن آرم اسٹر انگ یا مستشر قین کا اسلام اور قرآن کی مخالفت کرنا کوئی نئی بات نہیں، اس قسم کے اعتراضات کفارِ مکہ ماضی میں کرچکے ہیں لیکن اپنی تمام تر مخالفت کے باوجود وہ قرآن کی دعوت کو روک نہیں سکے۔ اسی طرح مستشر قین نے بھی اس کی مخالفت کا علم 16 دیں صدی میں بلند کیا مگر چار صدیاں گزر جانے کے باوجود نہ تو وہ قرآن کی دعوت روک سکے اور نہ ہی اسلام کو پھیلنے سے روک سکے۔

پیر کرم شاہ صاحب لکھتے ہیں، مستشر قین نے حضور (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے کردار پر کذب کا داعغ لگانے کیلئے قرآن حکیم کے کلام خداوندی ہونے کا انکار کیا لیکن دنیا دیکھ رہی تھی کہ کروڑوں انسان حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی غلامی کا طوق اپنے گلے میں لٹکانے میں فخر محسوس کرتے ہیں۔ انہوں نے قرآن حکیم کی تعلیمات کی روشنی میں علمی، ماذی اور روحانی میدانوں میں اتنی ترقی کی ہے کہ تاریخ انسانی میں اس کی مثال معدوم ہے۔ وہ جس انسانِ کامل کے دامن کو کذب، افتراء، فریب اور دغا بازی کے دھتوں سے آلووہ ثابت کرنے کی کوشش کر رہے تھے اس کے بارے میں تاریخ یہ بتا رہی تھی کہ ان اخلاقی برائیوں کا الزام تو اس پر اُن دشمنوں نے بھی نہیں لگایا تھا جو اس کے خون کے پیاس سے تھے اور اس کے دین کی شمع کے ساتھ ساتھ اس کی زندگی کے چدائع کو بھی گل کرنا چاہتے تھے۔

مستشر قین کی طرف سے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر جو الزامات لگائے گئے ان کے متعلق تاریخ کے ایک طالب علم کے ذہن میں یہ سوالات اٹھ سکتے تھے کہ یہ کیسے ممکن ہے کہ ایک جھوٹا اور فرمی شخص اٹھے اور چند سالوں میں پورے جزیرہ عرب کی کایاپٹ دے، وہ نہ کو دوست بنا دے، خون کے پیاسوں کے درمیان اخوت کا مقدس رشتہ پیدا کر دے۔ بچیوں کو زندہ درگور کرنے والوں کو احترام نسوانیت کا چیمپن بنادے۔ بت پرستوں کو بت لیکن بنادے اور توہات کے اندر ہیروں میں بھلکتی ہوئی انسانیت کو علم کی وہ روشنی عطا کرے جس سے والوں اور زہنوں کی دنیا جگما اٹھے۔ محمد عربی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جس کو جھوٹا کہنے کی وجہ سے نجاشی کے دربار میں قریش کے سفیروں نے کی تھی اور نہ یہ جسارت قیصر روم کے دربار میں سردارِ مکہ ابوسفیان انہیں جھوٹا کہہ سکتے تھے۔ انہیں جھوٹا کہنا مستشر قین کے اعتقاد کو ٹھیک پہنچا سکتا تھا اس لئے بعد کے مستشر قین نے قرآن حکیم کے پیغام میں بزمِ خود ایسی چیزیں تلاش کرنا شروع کر دیں جس کے بل بوتے پر اس کے کلام خداوندی ہونے کا انکار کر کے اسے محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تصنیف کہا جاسکے۔ مستشر قین کو عالم اور بے لاگ محقق ہونے کا دعویٰ تھا۔ انہیں چاہئے تھا کہ قرآن حکیم کو انسانی کلام ثابت کرنے کیلئے ایسے مضبوط دلائل و برائین ثبوت میں پیش کرتے جو ناقابل تردید ہوتے لیکن قرآن کی اس حیثیت کا انکار کرتے وقت انہوں نے اپنے علمی مقام کو فراموش کر دیا اور قرآن حکیم کے کلام الہی ہونے کا انکار کرنے کیلئے انہوں نے بھی وہی اسلوب اپنایا جو نزولِ قرآن کے وقت مکہ کے اجڑ عربوں نے اپنایا تھا۔ کفارِ مکہ کا اسلوب انکاریہ تھا۔

**وقال الذين كفروا ان هذا الا افك افتراه واعانه عليه قوم آخرؤن (سورة فرقان۔ آیت ۲)**

اور کہنے لگے کفار کہ نہیں یہ (قرآن) مگر محس بہتان جو گھڑ لیا ہے  
اس نے اور مد کی ہے اس کی اس معاملہ میں ایک دوسری قوم نے۔

کبھی انہوں نے یہ واپیلا چایا:

**و قالوا اساطير الاولين اكتتبها فھى تملی عليه بكرة واصيلا (سورة فرقان۔ آیت ۵)**

اور کفار نے کہایہ تو افسانے ہیں پہلے لوگوں کے۔ اس شخص نے لکھوا لیا ہے  
انہیں اور پھر یہ پڑھ کر سنائے جاتے ہیں اسے ہر صبح و شام (تاکہ از بر ہو جائیں)۔

کبھی وہ کہتے:

**انما يعلمہ بشر (سورة النحل۔ آیت ۱۰۳)**

کہ انہیں تو یہ قرآن ایک انسان سکھاتا ہے۔ (ضياء النبی، جلد ششم صفحہ 357)

مس کیرن آر مستر انگ نے بھی اسی انداز کو اپنایا اور انتہائی عیارانہ اسلوب میں اسلام اور پیغمبر اسلام پر قلمی حملے کئے۔

حضور نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جن پر مشرکین مکہ بھی سحر کا الزام نہ لگاسکے۔ انہیں نہ شاعر کہہ سکے۔ نہ انہیں مجھون کہنے کی جرات ہو سکی۔ مستشرقین نے انہیں سحر زدہ ثابت کرنے کی ناکام کوشش کی اور انہوں نے یہ اس لئے کیا تاکہ وہ قرآن کو کلام الہی کے بجائے کلام البشر ثابت کر سکیں۔ کیرن آرم سٹر انگ نے بھی اپنے پیش روؤں کی طرح تخيّل کی بنیاد پر وہی پرانے الزامات دہرائے ہیں جو اس سے قبل منتظری واث، جارج سیل، گولڈ زیہرو غیرہ نے تحقیق کا جعلی لبادہ اوڑھ کر کیے تھے۔

**کیرن آرم سٹر انگ لکھتی ہیں:**

Afterwards he found it almost impossible to describe the experience that sent him running in anguish down the rocky hillside to his wife .It seemed to him that a devastating presence hade burst in to the cave where he was sleeping and gripped him in an overpowering embrace squeezing all the breath from his body. In his terror, Muhammad could only thing that he was being attacked by a jinni. (MUHAMMAD Prophet for our Time by Karen Armstrong P# 21 print by Harper Press London)

آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس تجربے کو بیان کرنا تقریباً ناممکن پایا جب آپ لرزائی و خیزائی سے اتر کر لپنی بیوی حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے پاس آئے تھے۔ آپ کو لگا تھا کہ ایک پر جلال اور بیت ناک ہستی اس غار میں گھس آئی تھی جہاں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سور ہے تھے۔ اس ہستی نے آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو زور سے اپنے ساتھ بھینچا تھا۔ بیت زدگی کے عالم میں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے سوچا کہ شاید کسی جن نے حملہ کیا تھا۔

(پیغمبر امن، صفحہ 11 از کیرن آرم سٹر انگ مترجم یا سرجواد نگارشات بلیشور مطبوعہ 2007)

یہ جن کون تھا؟ اس کے بارے میں بتاتے ہوئے رقم طراز ہیں:

One of the fiery spirits who haunted the Arabian steppes and frequently one lured travelers from the right path. The jinn also inspired the bards and soothsayers of Arabia. One poet described his poetic vocation as a violent assault; his personal jinni had appeared to him without any warning ,thrown him to the ground and forced the verses from his mouth. (Muhammad P#21)

یہ جن ناری رو حیں تھیں جو اکثر عربیہ کی سنتیوں پر منڈلاتے اور گاہے بگاہے مسافروں کو راہ سے بھٹکاتے رہتے تھے۔ جنات نے گوئیوں اور عربیہ کے فال گیروں کو بھی فیض بخشا تھا۔ ایک شاعر نے اپنی شاعرانہ کیفیت کو زبردست جملے کے طور پر بیان کیا۔ اس کے ذاتی جن نے بلا انتہا اسے زمین پر پھینک دیا اور اشعار زبردستی اس کے منہ سے نکلوائے۔

(پیغمبر امن، صفحہ 11)

کیرن آرم اسٹر انگ محض اپنے گمان اور ناقص تجھیں کی بنیاد پر یہ ثابت کرنے کی ناکام کوشش کر رہی ہیں کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر وحی نازل نہیں ہوئی بلکہ کسی جن کے سحر میں گرفتارتھے۔

مزید آگے لکھتی ہیں:

So, when Muhammad heard the curt command 'Recite!' he immediately assumed that he too had become possessed. 'I am no Poet' he pleaded but his assailant simply crushed him again, until- just when he thought he could bear it no more- he heard the first words of a new Arabic scripture pouring, as if unbidden from his lips. (Muhammad P# 21, 22)

چنانچہ جب حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے 'پڑھو!' کا حکم سناتو یہی سمجھے کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر بھی جن وار و ہوا ہے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کہا 'میں شاعر نہیں ہوں'، لیکن حملہ آور ہستی نے آپ کو دوبارہ بھینچا اور یہ عمل برداشت سے باہر ہو گیا تو نئے عربی صحیفے کی ابتدائی الفاظ خود بخود اپنے لبوں سے جاری ہو گئے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 11, 12)

کیرن آرم اسٹر انگ صاحبہ نے یہ ساری روایات کن مصادر سے حاصل کیں اس کا کچھ نہیں پتہ۔ تحقیق کے بجائے تنقیص کا یہ جدید طریقہ جس کے موجہ خود مستشر قین ہیں جب کسی اسلامی عقیدے یا نظریے کو باطل ثابت کرنے میں ناکام ہو جاتے ہیں تو خاموش ہو کر نہیں بیٹھتے بلکہ وسوسوں کے بازار میں بیٹھ کر تخيّل کی وہ سوداگری کرتے ہیں جس سے اس عقیدے پر مسلمانوں کا ایمان متزلزل ہو جائے۔

مس کیرن مزید آگے لکھتی ہیں:

He had this vision during the month of Ramadan, 610 CE. Later Muhammad would call it layla al -qadar (the 'Night of Destiny') because it had made him the messenger of Allah, the high god of Arabia. (Muhammad P# 22)

حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے یہ روایا 10 نومبر میں ماوراء میان کے دوران دیکھی۔ بعد ازاں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اسے 'لیلۃ القدر' (قسمت کی رات) قرار دیا کیونکہ اس رات آپ عربیہ کے اعلیٰ ترین معبود اللہ کے پیغمبر بن گئے تھے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 12)

ان روایائے صادقہ کی کیفیت تو یہ تھی کہ آپ جو کچھ خواب میں دیکھتے وہ ہو بہو پیش آ جاتا اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اس حالت بیداری میں اپنی آنکھوں سے بھی دیکھ لیتے۔

حضور نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے کیرن آر مسٹر انگ نے پوری کوشش کر دی تھی کہ کسی طرح خیل کے پروپیگنڈے کے سہارے یہ ثابت کر سکیں کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اپنی نبوت کا یقین نہیں تھا۔ لکھتی ہیں:

But at the time ,he did not understand what was happening. He was forty years old, a family man ,and a respected merchant in Mecca, a thriving commercial city in the Hijaz. Like most Arabs of the time, he was familiar with the stories of Noah, Lot, Abraham ,Moses, and Jesus and knew that some people expected the imminent arrival of an Arab Prophet, but it never occurred to him that he would be entrusted with this mission. Indeed, when he escaped from the cave and run headlong down the slopes of mount Hira', he was filled with despair. How could Allah have allowed him to become possessed? The Jinn where capricious, they were notoriously unreliable because they delighted in leading people astray. They situation in Mecca was serious. His tribe didn't need the dangerous guidance of a Jinni. They needed the direct intervention of Allah, who had always been a distant figure in the past, and who, many believed, was identical with the God worshiped by Jews and Christians. (MUHAMMAD P# 22)

لیکن اس وقت تک اصل بات نہیں جانتے تھے۔ آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی عمر چالیس برس تھی، آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم صاحبِ خانہ شخص، حجاز کے پہلتے پھولتے شہر مکہ میں ایک محترم تاجر تھے۔ اپنے عہد کے زیادہ تر عربوں کی طرح آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بھی حضرت نوح علیہ السلام، حضرت لوط علیہ السلام، حضرت ابراہیم علیہ السلام، حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی کہانیوں سے واقف تھے اور یہ بھی جانتے تھے کہ کچھ لوگ ایک عرب پیغمبر کے منتظر تھے لیکن انہیں کبھی یہ خیال نہ آیا کہ یہ مشن خود آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو ہی سونپا جائے گا در حقیقت غار سے باہر نکلنے اور کوہ حراء کی ڈھلانوں سے نیچے اترنے کے بعد آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو ایک ماہیوں نے گرفت میں لے لیا۔ اللہ انہیں کسی جن سے کیسے مغلوب کر سکتا تھا؟ جنات میلے میلے مزاج تھے، وہ لوگوں کو بھٹکانے کی وجہ سے بدنام طور پر ناقابل اعتبار تھے۔ مکہ میں حالات کشیدہ تھے۔ ان کے قبیلے کو ایک جن کی خطرناک راہنمائی کی ضرورت نہ تھی وہ اللہ کی برادر اسٹ مداخلت کے خواہش مند تھے جو ماضی میں ہمیشہ ایک رسائی سے باہر ہستی رہا تھا اور بہت سوں کو یقین تھا کہ اللہ یہ دیوبیوں اور عیسائیوں کا معبد خدا ہی تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 12)

مس کیرن کے تخيّل کا کیا کہنا۔ ایک ہی پیرائے میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے علم، قرآن کریم کے کلام اللہ اور تنقیص پیغمبر اسلام کا مقدس صلیبی فریضہ انجام دے گئیں مگر کہیں بھی کوئی دلیل دینے میں مکمل طور پر ناکام رہیں۔  
احبابِ من! اس طرزِ تحریر کو کون تحقیق کہے گا؟

کیا اہل علم اس طرزِ عمل کو اپناتے ہیں؟

لیکن کیا کیا جائے اس اسلام دھمنی کے وائرس کا جوڑ ہن کو اتنا مفلوج کر دیتا ہے کہ انصاف کا الہادہ اوڑھنے والے مستشر قین کے قلم صفحہ، قرطاس پر انصاف کا خون کرنے لگتے ہیں۔

کیرن آرم اسٹرائل کی یہ عبارت ”حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے یہ رویا 610ء میں ماہِ رمضان کے دوران دیکھی۔ بعد ازاں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اسے لیلۃ القدر (قسمت کی رات) قرار دیا کیونکہ اس رات آپ عربیہ کے اعلیٰ ترین معبود اللہ کے پیغمبر بن گئے تھے۔“ ایک بہتان کے سوا کچھ نہیں۔ اور نہ سرکارِ دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس رات کو لیلۃ القدر قرار دیا بلکہ اس کو لیلۃ القدر رب العالمین نے فرمایا:

انا انزلناه فی لیلۃ القدر (سورہ قدر۔ آیت ۱)

بے شک ہم نے نازل کیا اس قرآن کو مبارک رات میں۔

کیرن آرم کی مکمل کوشش یہ ہے کہ وہ تخيّل کی بنیاد پر یہ بتا سکیں کہ قرآن کلام خداوندی نہیں ہے اور لیلۃ القدر کا جو تذکرہ قرآن میں ہے اس کی اصل یہ ہے کہ اس رات آپ پیغمبر بن گئے تھے، اس لئے آپ نے اس کو لیلۃ القدر قرار دیا۔

پھر آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے علم پر اپنے تخيّل اور قلم کاری کی تمام تر صلاحیتوں کو استعمال میں لاتے ہوئے لکھتی ہیں: ”لیکن اس وقت تک اصل بات نہیں جانتے تھے۔“

یعنی آپ کو معلوم نہیں تھا کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نبی ہیں (جبکہ مسلمانوں کا عقیدہ ہے کہ نبی پیدا کشی نبی ہوتا ہے نبوت کسی نہیں ہوتی) آگے لکھتی ہیں:

**Some people expected the imminent arrival of an Arab Prophet ,but it never occurred to him that he would be trusted with this mission. (Muhammad P# 22)**

کچھ لوگ ایک عرب پیغمبر کے منتظر تھے لیکن انہیں کبھی یہ خیال نہیں آیا کہ یہ مشن خود آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو ہی سونپا جائے گا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 12)

واہ بھی واہ کیا بات ہے اس تھیں کی پرواز کی ---

کچھ عرب تو جانتے تھے کہ کوئی پیغمبر مبعوث ہونے والا ہے مگر پیغمبر خود نہیں جانتا کہ وہ پیغمبر ہے۔ اللہ کریم بھی بڑا کار سازِ حقیقی ہے جو قلم اس کے محبوب کی شان میں تنقیص کا ارادہ لے کر صفحہ قرطاس کو آلوہ کرتا ہے۔ اسی صاحب قلم سے اپنے محبوب پر لگائے گئے الزام کا جواب بھی دلواتا ہے۔  
خود کیرن آرم سڑاںگ لکھتی ہیں:

He had been certain that he had been send simply as a "Warner" to his own tribe and that 'Islam was only for the people of mecca. (Muhammad P# 92, 93)

آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو یقین تھا کہ محض اپنے قبلے کیلئے نذر برنا کر سمجھے گئے ہیں اور یہ کہ آپ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) صرف اہل مکہ کیلئے پیغمبر ہیں۔ (پیغمبر امن، صفحہ 66)

اگرچہ یہاں کیرن آرم سڑاںگ نے اپنی صلیبی عصیت کا کھلا اور جارحانہ استعمال کیا مگر ضرورت سے زیادہ ہوشیاری بھی لے ڈوئتی ہے۔ اس میں اتنا تو انہوں نے مان ہی لیا کہ پیغمبر اسلام کو اپنے نبی ہونے کا یقین تھا۔

مزید آگے لکھتی ہیں:

To reassure Muhammad, Khadija consulted her cousin waraqah, the hanif, who had studied the scriptures of the people of the book and could give them expert advice. Waraqah was jubilant: 'Holy! Holy!' He cried, when he heard what had happened. 'If you have spoken the truth to me, O Khadijah, there has come to him the great divinity. Who come to Moses aforetime, and lo, he is the prophet of his people. The next time Waraqah met Muhammad in the Haram; he kissed him on the forehead and warned him that his task would not be easy .Waraqah was an old man and likely to live much longer, he wished he could be alive to help Muhammad when the quraysh expelled him from the city. Muhammad was dismayed. He could not conceive of a life outside Mecca. Would they really cast him out? He asked in dismay. Waraqah sadly told him that a prophet was without honor in his own country. (Muhammad P# 47, 48)

آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو تسلی دینے کی خاطر حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے اپنے حنفی کزن ورقہ بن نوفل سے مشورہ کیا جو اہل الکتاب کے صحائف کا مطالعہ کر چکا تھا اور ماہر انہ رائے دے سکتا تھا۔ ورقہ بن نوفل بہت خوش ہوا اور کہنے لگا اے خدیجہ! اگر تم نے مجھے سچ بتایا ہے تو ان پر بھی وہی الوہیت وارد ہوئی ہے جو ماضی میں موئی علیہ السلام پر ہوئی تھی اور دیکھو محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے لوگوں کے پیغمبر ہیں۔ اگلی مرتبہ جب ورقہ بن نوفل حرم میں آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے ملا تو آپ کی پیشانی پر بوسے دیا اور خبردار کیا کہ آپ کا کام آسان نہیں ہو گا۔ ورقہ ایک ضعیف آدمی تھا اور اس کی

زندگی زیادہ باقی نہیں تھی لیکن اس نے خواہش ظاہر کی کہ جب قریش آپ کو شہر سے نکال دیں گے تو وہ آپ کی مدد کر سکے۔ حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو تشویش ہوئی آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مکہ سے باہر زندگی کا تصور نہیں کر سکتے تھے۔ ورقہ نے بڑی آزردگی کے ساتھ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو بتایا کہ پیغمبروں کو ہمیشہ ان کے وطن میں بے آبرو ہونا پڑتا تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 31)

ورقه بن نوفل بھی جانتے ہیں کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پیغمبر نہیں جانتے کہ وہ پیغمبر ہیں۔ کیرن آرمستر انگ اگر ذرا بھی غور کرتیں تو انہیں اس بات کا احساس ہو جاتا کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے ہمراہ ورقہ بن نوفل کے پاس جانا اس لئے نہیں تھا کہ آپ جانتے نہیں تھے کہ آپ نبی ہیں بلکہ یہ اس لئے تھا کہ ورقہ بن نوفل آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نبوت کی تصدیق کر دیں۔

یہ ورقہ بن نوفل کون تھے؟ اور اصل واقعہ کیا ہے؟

## ورقه بن نوفل

حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے ایک چچازاد بھائی تھے جن کا نام ورقہ بن نوفل بن اسد بن عبد العزیز تھا۔ یہ ان چند لوگوں میں سے تھے جو بت پرستی سے دل برداشتہ ہو کر تلاشِ حق میں گرد و نواح کے ممالک میں چلے گئے تھے۔ وہاں جا کر ورقہ نے عیسائیت قبول کر لی تھی۔ آپ عبرانی زبان لکھنا جانتے تھے۔ انہوں نے انحصار کو عبرانی رسم الخط میں لکھنا شروع کر دیا تھا۔ آپ کی عمر کافی زیادہ ہو گئی تھی۔ پینتائی بہت کمزور ہو چکی تھی گویا نہ ہونے کے برابر۔ حضرت خدیجہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو لے کر ورقہ کے پاس آئیں اور انہیں کہا:

اے میرے چچا کے بیٹے! اپنے بھتیجے کی بات سنو۔

ورقه نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے کہا فرمائیے! آپ کو کیا نظر آیا ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے سارا ماجرا ان سے بیان کیا۔

یہ ٹن کر ورقہ نے کہا یہ وہی ناموس (جبریل) ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام پر اُشارا تھا۔ اے کاش! میں اُس وقت جوان ہوتا، اے کاش میں اُس وقت زندہ ہوتا جب آپ کی قوم آپ کو مکہ سے نکالے گی۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے پوچھا کیا وہ مجھے یہاں سے نکال دیں گے؟ ورقہ نے کہا جی ہاں! جو شخص بھی اس قسم کی دعوت لے کر آیا جو آپ لے کر آئے ہیں، لوگوں نے اُس سے دھمنی کی۔ اگر مجھے آپ کا وہ دن دیکھنا نصیب ہوا تو میں آپ کی پر زور مدد کروں گا۔ اس کے بعد ورقہ زیادہ دیر زندہ نہیں رہے۔ جلد ہی انتقال فرمائے۔

جب سرکارِ دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم غارِ حراء سے واپس تشریف لائے اور غارِ حراء میں قیام کے دوران پہلی وحی نازل ہوئی اُس حوالے سے مس کیرن انصاف و تحقیق کا قتل کرتے ہوئے یوں رقم طراز ہیں:

Afterwards he found it almost impossible to describe the experience that sent him running in anguish down the rocky hillside to his wife. It seemed to him devastating presence had burst in to the cave where he was sleeping and gripped him in an overpowering embrace squeezing all the breath from his body. In his terror, Muhammad could only think that he was being attacked by a jinni, one of the fiery spirits who haunted the Arabian steppes and frequently one lured travelers from the right path. The jinn also inspired the birds and soothsayers of Arabia. One poet described his poetic vocation as a violent assault; his personal jinni had appeared to him without any warning, thrown him to the ground and forced the verses from his mouth. So, when Muhammad heard the curt command "Recite!" he immediately assumed that he too had become possessed. "I am no Poet" he played but his assailant simply crushed him again, until - just when he thought he could bear it no more - he heard the first words of a new Arabic scripture pouring, as if unbidden, from his lips. (Muhammad P# 21, 22)

آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس تجربے کو بیان کرنا تقریباً ناممکن پایا جب آپ لرزاں و خیز اس پہاڑی سے اتر کر لہنی بھوی حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے پاس آئے تھے۔ آپ کو گاتھا کہ ایک پر جلال اور ہبہت ناک ہستی اُس غار میں گھس آئی تھی جہاں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سورہ ہے تھے۔ اس ہستی نے آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو زور سے اپنے ساتھ بھینچا تھا۔ ہبہت زدگی کے عالم میں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے سوچا کہ شاید کسی جن نے حملہ کیا تھا۔ یہ جن ناری رو میں تھیں جو اکثر عربیہ کی ستپیوں پر منڈلاتے اور گاہے بگاہے مسافروں کو راہ سے بھٹکاتے رہتے تھے۔ جنات نے گوتیوں اور عربیہ کے فال گیروں کو بھی فیض بخشاتھا۔ ایک شاعر نے اپنی شاعرانہ کیفیت کو زبردست حملے کے طور پر بیان کیا، اس کے ذاتی جن نے بلا انتہا اسے زمین پر پھینک دیا اور اشعار زبردستی اس کے منہ سے نکلوائے۔ چنانچہ جب حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ”پڑھو!“ کا حکم منا تو یہی سمجھے کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر بھی جن وارد ہوا ہے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کہا ”میں شاعر نہیں ہوں، لیکن حملہ آور ہستی نے آپ کو دوبارہ بھینچا اور یہ عمل برداشت سے باہر ہو گیا تو نئے عربی صحیفے کی ابتدائی الفاظ خود بخود اپنے لبوں سے جاری ہو گئے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 11, 12)

پھر اُسی عزم پر قائم کہ یہ وحی نہیں بلکہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے خیالات ہیں اور آپ مايوں ہو گئے تھے اور یہ سوچ رہے تھے کہ جن نے ان پر کیسے قابو پالیا اور یہ کیوں ہوا؟ تجھیل کے گھوڑے کو یوں دوڑاتی ہیں:

When he escaped from the cave and run headlong down this slopes of mount Hira', he was filled with despair. How could Allah have allowed him to become possessed? The Jinn where capricious; they were notoriously unreliable because they delighted in leading people astray. (Muhammad P# 22)

غار سے باہر نکلنے اور کوہ حرا کی ڈھلانوں سے نیچے اترنے کے بعد آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو ایک مايوسی نے گرفت میں لے لیا اللہ انہیں کسی جن سے کیسے مغلوب کر سکتا تھا؟ جنات متلون مزاج تھے وہ لوگوں کو بھٹکانے کی وجہ سے بدنام طور پر ناقابلی اعتبار تھے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 12)

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو کس قسم کی خواہش تھی، آپ کیا چاہتے تھے؟ بقول کیرن (معاذ اللہ) 'آپ تو جن کے زیر اثر تھے، لفظوں کی فن کاری گیری اور یہودیت، عیسائیت کے حق ہونے کا ذہن دروا اس انداز میں پیش تھیں:

The situation in Mecca was serious. His tribe didn't need the dangerous guidance of a Jinni. They needed the direct intervention of Allah, who had always been a distant figure in the past, and who, many believed, was identical with the God worshiped by Jews and Christians. (Muhammad P# 22)

مکہ میں حالات کشیدہ تھے۔ ان کے قبیلے کو ایک جن کی خطرناک رہنمائی کی ضرورت نہیں تھی۔ وہ اللہ کی برادر است مداخلت کے خواہش مند تھے جو ماضی میں ہمیشہ ایک رسائی سے باہر ہستی رہا تھا اور بہت سوں کو یقین تھا کہ اللہ یہودیوں اور عیسائیوں کا معبود خدا ہی تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 12)

کیرن آرم مسلسل اس کوشش میں مصروف عمل ہیں کہ کسی طرح وحی کو جن کا اثر، مایوسی کی کیفیات ثابت کر دیں، لکھتی ہیں:

**When Muhammad came to himself, he was so horrified to think, after all his spiritual striving, that he had simply been visited by a Jinni that he no longer wanted to live. In despair, he fled from the cave and started to climb to the summit of the mountains to fling himself to his death.** (Muhammad P# 46)

حوالہ بحال ہونے پر آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نہایت خوف زدہ ہوئے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے سوچا کسی جن نے حملہ کیا ہے اور اپنی زندگی سے مایوس ہو گئے۔ اسی مایوسی کے عالم میں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم غار سے باہر نکلے اور پہاڑی کی چوٹی کی جانب چڑھنے لگے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 30)

غار سے واپسی پر کیا ہوا، اس بارے میں لفظوں کی آوارگی کا اظہار یوں کرتی ہیں:

**Terrified and still unable to comprehend what had happened, Muhammad stumbled down the mountainside to Khadijah. By the time he reached her, was crawling on his hands and knees, shaking convulsively. 'Cover me!' he cried, as he flung himself into her lap. Khadijah wrapped him in a cloak and held him in her arms until his fear abated. She had no doubts at all about the revelation. This was no jinni, she insisted. God would never play such a cruel trick on a man had honestly tried to serve him.** (Muhammad P# 47)

ہنوز خوف اور بے تيقین کے عالم میں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پہاڑی سے نیچے اترے اور حضرت خدیجہ کے پاس گئے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بُری طرح کانپ اور لرز رہے تھے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت خدیجہ کی گود میں سر رکھتے ہوئے کہا، ”مجھے چادر اڑھادو!“ حضرت خدیجہ نے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو ایک جنگی میں پیٹا اور اپنی بانہوں میں سمیٹ لیا یہاں تک کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا خوف دور ہو گیا۔ حضرت خدیجہ کو وحی کے متعلق شبہ نہ تھا۔ انہوں نے اصرار کیا کہ یہ کوئی جن نہیں ہو سکتا تھا خدا کسی ایسے شخص کے ساتھ یہ ظالماً حرکت نہیں کر سکتا تھا جو نہایت ایمانداری سے اس کی خدمت میں لگا ہوا تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 30,31)

کیرن صاحبہ کی اس بات پر غور فرمائیے۔ حضرت خدیجہ کو تو وحی کے متعلق شبہ نہیں لیکن جس شخصیت پر وحی نازل ہو رہی ہے وہ شبے میں ہیں۔ کیرن آر مسٹر انگ صاحبہ کی خدمت میں ہم عرض کریں گے کہ اگر نبی ہی کو اپنی نبوت کا تيقین نہیں ہو گا تو پھر کس کو ہو گا؟ مگر ان کی توسیع ہی یہ ہے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر وحی نازل ہی نہیں ہوئی

بلکہ وہ کسی جن کے زیر اثر تھے اور یہ بھی انہوں نے اپنے تخلیل کی پرواز سے نتیجہ اخذ کیا ہے اس پر دلیل انہوں نے کوئی نہیں دی۔ اور دعویٰ بلاد لیل باطل ہوتا ہے۔

عزیزانِ گرامی! یہ ایک حقیقت ہے کہ جس طرح ہر امتی پر لازم ہے کہ وہ اپنے نبی کی نبوت پر ایمان لائے اسی طرح ہر نبی پر بھی ضروری ہے کہ وہ اپنی نبوت پر ایمان لے آئے۔ اگر نبی کو اپنی نبوت پر تقین مکمل نہ ہو گا تو وہ دوسروں کو کیونکر اپنی نبوت پر ایمان لانے کی دعوت دے سکے گا۔ ارشادِ الہی ہے:

**امن الرسول بما انزل اليه من ربه و المؤمنون** (سورہ بقرہ۔ آیت ۲۸۵)

ایمان لایا یہ رسول (کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) اس (کتاب) پر جو اُتاری گئی  
اس کی طرف اُس کے رب کی طرف سے اور (ایمان لائے) مومن۔

امتیوں کو تو یہ ایمان اپنے نبی کی دعوت اور اس کو عطا کیے گئے مجھرات دیکھنے کے بعد ہوتا ہے لیکن نبی کے دل میں اپنی نبوت کا عرفان منجانب اللہ پیدا ہو جاتا ہے، وہ کسی دلیل اور مجزے کا محتاج نہیں ہوتا۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام حضرت شعیب علیہ السلام کے ساتھ کافی عرصہ رہے۔ جب آپ اپنے اہل و عیال سمیت حضرت شعیب علیہ السلام کے پاس سے رخصت ہوئے تو وادیٰ بینا سے گزر رہے تھے، سخت سردی کے دن تھے۔ آپ نے دور کہیں آگ جلتی دیکھی وہاں گئے تاکہ آگ لے آئیں، خود بھی تاپیں اور اپنے اہل و عیال کیلئے بھی حرارت کا سامان مہبیا کریں۔

جیسا کہ قرآن کریم میں ہے:

**فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيٌّ يَا مُوسَىٰ أَنِي اَنَارِيكَ فَأَخْلَعَ نَعْلِيكَ إِنَّكَ بِالوَادِ الْمَقْدُسِ طَوِيٌّ  
وَإِنَا أَخْتَرْتُكَ فَاسْتَمْعْ لِمَا يُوحَى** (سورہ طہ۔ آیت ۱۱، ۱۳)

پس جب آپ وہاں پہنچے تو ند اکی گئی اے موسیٰ بلاشبہ میں تیرا پروردگار ہوں پس تو اُتار دے اپنے جو تے بیشک تو طوی کی مقدس وادی میں ہے اور میں نے پسند کر لیا ہے تجھے (رسالت کیلئے) سو خوب کان لگا کر گھن جو وحی کیا جاتا ہے۔

اس آواز کو سننے سے موئی علیہ السلام جن کو اپنی نبوت کا علم تھا، کو اپنے منصبِ رسالت کے بارے میں کوئی ٹھک و شبہ نہیں رہا۔

تو وہ ذاتِ با بر کت جس کو نزولِ وحی سے پہلے کئی علامات اور نشانات دکھانے کا سلسلہ شروع کر دیا گیا تھا، انہیں اپنی رسالت کے بارے میں کیسے کوئی شبہ ہو سکتا تھا۔ مکہ سے باہر جاتے ہیں، وادیوں سے گزرتے ہیں تواریخ میں موجود درخت و پتھر الصلوٰۃ والسلام علیک یا رسول اللہ کہہ کر اپنی نیاز مندی کا نذرانہ پیش کر رہے ہوتے ہیں۔ ہر شب جو خواب دیکھتے ہیں صبح کی روشنی کی طرح دوسرا دن اس کی تعبیر ہو بہوسانے آ جاتی ہے۔ ایسی ذات پر جب ایسا مقدس کلام نازل ہوا ہو گا تو روح کو جو تازگی اور قلب کو جو مسرت ہوئی ہو گی اس کا صبح اندازہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بغیر کوئی اور کون لگا سکتا ہے؟

خود کیرن آرمسٹرانگ اعتراف کرتی ہیں:

**Qur'an helps them to slow down their mental processes and enter a different mode of consciousness.**

The American scholar Michael Sells describes what happens when the driver of a hot, crowded bus in Egypt plays a cassette of Qurani recitation: "A meditative calm begins to set in. people relax. The jockeying for space ends. The voices of those who are talking grow quieter and less strained .Others are silent, lost in thought. A sense of shared community overtakes the discomfort.

(Muhammad P# 59)

قرآن کی خوب صورت اور تشبیہاتی زبان اور نسگی نے انہیں اپنے ذہنی عوامل میں دھیما پن لانے اور شور کے ایک مختلف انداز میں داخل ہونے میں مدد دی۔

امریکی محقق Michael Sells نے بیان کیا ہے کہ جب مصر میں ایک کھچا کھج بھری بس میں ڈرائیور نے تلاوت کی کیسٹ لگائی تو کیا واقعہ پیش آیا: ایک مراقباتی طہانتی چھاگئی، لوگ پر سکون ہو گئے، جگہ حاصل کرنے کی تگ و دو ختم ہو گئی، باتیں کرتے ہوئے لوگوں کی آواز مدد حم اور شاستہ ہو گئی۔ دیگر لوگ خاموش، سوچوں میں کھوئے ہوئے تھے مشترکہ بھائی چارے کے احساس نے بے چینی پر غلبہ پالیا تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 40)

کیرن آرمسٹرانگ نے جو وحی کے حوالے سے پیغمبر اسلام کی مایوسی سے متعلق جو واقعہ نقل کیا ہے اور اس میں جو اپنے تخيّل کی آمیزش کی ہے اس اصل واقعہ کو قارئین کے سامنے پیش کرتا چلو۔

بخاری شریف میں اس واقعے کو یوں بیان کیا گیا ہے، ائمۃ المومنین حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے مردی ہے کہ انہوں نے فرمایا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر وحی کی ابتداء اچھے خوابوں سے ہوئی، جو خواب بھی حضور دیکھتے اس کی تعبیر صحیح روشن کی طرح ظاہر ہوتی۔ پھر آپ کے دل میں خلوت گزینی کی محبت ڈال دی گئی اور آپ غارِ حرام میں خلوت اختیار فرمانے لگے۔ آپ وہاں متعدد دنوں تک عبادت کرتے رہتے، جب تک اپنے اہل کا اشتیاق نہ ہوتا اور اس کیلئے تو شہید یجاتے تھے۔ پھر خدیجہ کے پاس تشریف لاتے اور اتنا ہی تو شہ پھر لے جاتے یہاں تک کہ آپ پر وحی آئی جبکہ آپ غارِ حرام ہی میں تھے۔ اس طرح کہ فرشتہ حاضر ہوا اور اس نے عرض کیا پڑھیے آپ نے فرمایا، میں نہیں پڑھتا۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بتایا پھر فرشتے نے مجھے پکڑ کر طاقت بھر دبوچا پھر مجھے چھوڑ دیا اور کہا پڑھتے۔ میں نے کہا، میں نہیں پڑھتا، تو اس نے مجھے پھر پکڑا دوسرا بار طاقت بھر مجھے دبوچا پھر چھوڑ کر کہا پڑھیے تو میں نے کہا میں نہیں پڑھتا،

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا پھر مجھے کپڑا اور تیسری بار مجھے طاقت بھر دبوچا پھر چھوڑ دیا اور کہا اپنے اس پروردگار کے نام کے ساتھ پڑھیے جس نے انسان کو بستہ خون سے پیدا کیا (سورہ علق کی ابتدائی پانچ آیتیں مالم ۷۴ لم تک) اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ان آئیوں کے ساتھ اس حالت میں لوٹے کہ آپ کا دل دھڑک رہا تھا (دونوں شانوں اور گردان کا درمیانی حصہ کا نپر رہا تھا) اور خدیجہ بنت خلید کے پاس پہنچ کر فرمایا مجھے کپڑا اڑھاؤ تو لوگوں نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو کپڑا اڑھایا یہاں تک کہ آخر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی گھبر اہٹ دور ہو گئی۔ اس کے بعد خدیجہ کو پورا واقعہ بتا کر اُن سے کہا میں اپنی جان کو ڈر گیا ہوں۔ اس پر خدیجہ نے عرض کیا ایسا ہر گز نہ ہو گا (آپ کو بشارت ہو) بخدا اللہ آپ کو ہر گز رسوان نہیں کرے گا۔ آپ صلیہ رحمی فرماتے ہیں اور مجھ بولتے ہیں (اور لوگوں کا بار اٹھاتے ہیں) اور لوگوں کو وہ چیز (مال، اخلاق وغیرہ) عطا فرماتے ہیں جو ان کے پاس نہیں اور مہمان نوازی کرتے ہیں اور راہِ حق میں پیش آنے والے مصائب میں مدد فرماتے ہیں۔ اس کے بعد حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو خدیجہ اپنے ساتھ لے کر اپنے چچا زاد بھائی ورقہ بن نوفل بن اسد بن عبد العزیز بن قصی کے پاس گئیں۔ ورقہ زمانہ جاہلیت میں نصرانی ہو گئے تھے عبرانی اور (عربی) لکھنا جانتے تھے اور انجلیل کو عبرانی اور (عربی) میں لکھا کرتے تھے جتنا اللہ کو منظور ہوتا اور اُس وقت بہت بوڑھے اور ناپینا ہو گئے تھے۔ اُن سے خدیجہ نے کہا ہے میرے چچا کے بیٹے! اپنے برادرزادے کی بات سنئے تو۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے ورقہ نے پوچھا ہے برادرزادے! آپ نے کیا دیکھا تو رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جو کچھ دیکھا تھا بتایا۔ اس پر ورقہ نے حضور سے کہا یہ وہی فرشتہ ہے جسے اللہ تعالیٰ نے موسیٰ پر اُتارا تھا کاش کہ ان دونوں میں طاقتوں جوان ہوتا کاش کہ اُس وقت میں زندہ رہتا جب آپ کی قوم آپ کو نکالے گی۔ یہ سن کر رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے دریافت فرمایا کیا میری قوم مجھے نکالے گی؟ ورقہ نے کہا جی ہاں! جب بھی کوئی شخص آپ کی طرح شریعت لے کر آیا تو اُس سے دشمنی کی گئی، اُسے تباہی کیا، اگر مجھے آپ کا زمانہ ملا تو آپ کی بھرپور مدد کروں گا، اس کے کچھ ہی دونوں کے بعد ورقہ کی وفات ہو گئی۔ (نزہۃ القاری شرح صحیح البخاری، از شریف الحق احمدی، جلد اول صفحہ 238 مطبوعہ فرید بکشال لاہور)

یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ خوف کیا تھا؟ کیرن صاحبہ نے اسلام دشمنی میں اندر ہے تعصب کی بنا پر اس حقیقت کو وحی کے بجائے جن کا اثر اور اُس جن نے آپ پر حملہ کر دیا تھا اور اس سبب سے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم خوف میں مبتلا تھے، بیان کیا۔ اگر کیرن صاحبہ نے انسانی نفیات کا مطالعہ تو دور کی بات اگر مشاہدہ بھی کیا ہوتا تو وہ کبھی بھی یہ اعتراض نہیں کرتیں کیونکہ اگر کوئی انسان کسی جگہ اس قدر ڈر جائے کہ اسے یہ محسوس ہو کہ کسی جن وغیرہ نے اس پر حملہ کیا ہے تو وہ کبھی بھی بسبب خوف اس جگہ نہیں جائے گا لیکن آپ سیرت کو اٹھا کر دیکھ لیجئے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بارہا وہاں

عبدات کیلئے تشریف لے جاتے تھے۔ کیرن صاحبہ اگر تھوڑا سا غور کرتیں اور تعصّب کی عینک اٹارت کر دیکھتیں تو ان کو اصل کیفیت اظہر من الشّمس ہو جاتی۔

قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

**لو انزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله** (سورۃ الحشر۔ آیت ۲۱)

اگر ہم نے اُتارا ہوتا اس قرآن کو کسی پہاڑ پر تو آپ اس کو دیکھتے کہ وہ مجھک جاتا (اور) پاٹ پاٹ ہو جاتا اللہ کے خوف سے۔

پہاڑ اس کی بیت سے ریزہ ریزہ ہونے لگتے ہیں تو جب اس کا نزول اس حتاں قلب پر ہوا ہو گا جس کو اس کلام جلالت شان کا سب سے زیادہ احساس تھا تو اس قلب پر خوف و رقت کا معاملہ کیسا ہو گا؟ صح تو یہ ہے کہ اگر ان حالات میں بے چینی و اضطراب کا پیدا ہونا حیران کن نہیں بلکہ اگر ایسا نہ ہوتا تو باعثِ تعجب ہوتا۔

اس پر علماء کرام نے مفصل گفتگو کی ہے مگر ہم یہاں صرف چند ایک اقوال نقل کریں گے۔

علامہ بدرا الدین عینی فرماتے ہیں، حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اس بات پر اندیشه ہوا کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ اس امر عظیم کی ذمہ داریوں کو آپ پوری طرح انجام نہ دے سکیں اور وحی کے اس بارگاری کے متحمل نہ ہو سکیں۔

(ضیاء التبی، جلد دوم صفحہ 194 بحوالہ عمدۃ القاری جلد، اول صفحہ 68)

دوسرایہ کہ کہیں شہید نہیں کر دیا جاؤں۔ اس پر شبہ ہوتا ہے کہ مردانِ خدا، راوی خدا میں جان دینے سے نہیں ڈرتے پھر کیسے ممکن ہے کہ سید الانبیاء صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اس بات سے ڈر جائیں۔ اس کا جواب یوں دیا کہ ڈر جان کا نہیں تھا بلکہ یہ تھا کہ شہادت سے پیغام رباني کی محکمل نہ ہو پائے گی۔

جیسا کہ موسیٰ علیہ السلام کے متعلق فرمایا:

**وَلَهُمْ عَلَى ذَنْبٍ فَاخَافُ اَنْ يَقْتَلُونَ قَالَ كَلا** (سورۃ الشراء۔ آیت ۱۳)

اور (تو جانتا ہے کہ) اُن کا میرے ذمہ ایک جرم بھی ہے اس لئے میں ڈرتا ہوں کہ وہ مجھے قتل کر دالیں گے اللہ نے فرمایا ایسا نہیں ہو سکتا۔

## ذر اور بائبل کی روایات

ذر اور خوف کے حوالے سے اگر کیرن آرمئر انگ نے بائبل کی درج ذیل عبارتیں بھی پڑھ لی ہو تو وہ کبھی خواب میں بھی پیغمبر اسلام پر یہ اعتراض کرنے کا نہ سوچتیں۔ کیرن کے اس اعتراض نے یہودیت اور عیسائیت کی روح کو پامال کر دالا۔ بائبل میں ہے:-

**حضرت موسیٰ علیہ السلام کا ذرنا**

تب موسیٰ ذرا اور کہا کہ یقیناً یہ بات ظاہر ہو گی۔ (باب خروج آیت 15 صفحہ 66)

قبطی کے قتل کے سبب اپنی جان جانے کا خوف اس لئے تھا کہ جو خدمت پر دکی جا رہی ہے وہ انجام نہیں دے پاؤں گا۔

**حضرت ابراہیم علیہ السلام کا ذرنا**

حضرت ابراہیم علیہ السلام کے حوالے سے بائبل میں یہ واقعہ بھی قابل غور ہے:-

ان واقعات کے بعد خداوند ابرام کے ساتھ رویاء میں ہم کلام ہوا اور کہا کہ اے ابرام مت ذر میں تیری سپر ہوں اور تیر اجر عظیم ہوں گا۔ (تکوین باب 15 آیت 1)

پادری میتہ ہو ہنری اس کی تفسیر میں لکھتے ہیں، خدا نے اُسے پریشان ہونے اور گھبرانے سے خبردار کیا اے ابرام تو مت ذر صیون کے گنہگار ذریں اور گھبرائیں مگر اے ابرام تو مت ذر۔ (تفسیر الکتاب جلد اول صفحہ 69)

**حضرت لوٹ علیہ السلام کا ذرنا بائبل کی روشنی میں**

حضرت لوٹ علیہ السلام کے متعلق یہی بائبل لکھتی ہے، اور لوٹ صوہ سے نکل کر پہاڑ پر جا رہا اور اُس کی دونوں بیٹیاں اُس کے ساتھ تھیں کیوں کہ صوہ میں رہنے سے وہ ذرتا تھا۔ (تکوین باب 19 آیت 30)

اس کی تفسیر میں پادری میتھو لکھتا ہے، اپنی رہائی کے بعد لوٹ ایک بڑی مشکل اور مصیبت میں پڑ گیا۔ اُسے ٹھفر میں بنتے ذر لگا شاید اس لئے کہ اُس نے دیکھا کہ یہ شہر بھی سدوم کی طرح بد کار ہے اور اس نتیجہ پر پہنچا کہ یہاں زیادہ دیر جان پہنچانے رہے گی۔ (تفسیر الکتاب جلد اول صفحہ 89)

حضرت اسحاق علیہ السلام کا ذرنا بائبل کی روشنی میں

حضرت اسحاق علیہ السلام کے بارے میں بائبل بیان کرتی ہے، اور وہاں سے وہ بیرون شائع گیا جہاں خداوند اُسی رات اُس پر ظاہر ہوا اور کہا، میں تیرے باپ ابراہیم کا خدا ہوں۔ نہ ڈر کیونکہ میں تیرے ساتھ ہوں۔ (تکوین باب 26 آیت 24)

حضرت زکریا علیہ السلام کا ذرنا بائبل کی روشنی میں

کتاب لو قائمیں ہے، تب اس کو خداوند کا ایک فرشتہ لو بان کی قربان گاہ کے دہنی طرف کھڑا ہوا دکھائی دیا اور زکریا دیکھ کر گھبرایا اور اس پر دہشت چھائی مگر فرشتے نے اس سے کہا اے زکریانہ ڈر۔ (لو قابا ب 1 آیت 11,12,13)

کیا کہیں گی مس کیرن آرم سٹر انگ بائبل کی ان عبارتوں کے متعلق؟

وھی کے نزول کے وقت حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی کیفیت کیا ہوتی تھی علامہ سید محمود احمد رضوی بخاری شریف کی شرح میں رقم طراز ہیں:

سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ صلصلة الجرس والی وھی مجھ پر بہت زیادہ سخت ہوتی تھی۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ جب آپ پر وھی نازل ہوتی تو اس کی شدت سے جاؤں میں آپ کی پیشانی اقدس سے موتیوں کی طرح پسینہ کے قطرے ڈھلنے لگتے۔

صحابہ کرام کا بیان ہے کہ اس حالت میں جسم مبارک بخاری ہو جاتا۔ اگر آپ کسی سواری پر ہوتے تو وہ بیٹھ بیٹھ جاتا۔ حضرت زید بن ثابت کہتے ہیں ایک دفعہ آپ پر وھی آئی اور میراپاؤں زانوئے مبارک کے نیچے دبا تھا مجھے یہ معلوم ہوتا تھا کہ میراپاؤں بوجھ سے پس جائے گا۔

یعلیٰ بن امیہ کہتے ہیں کہ وھی کی حالت میں آپ کا چہرہ مبارک سرخ ہو جاتا تھا۔

عبداللہ بن صامت کہتے ہیں کہ جب آپ پر وھی نازل ہوتی تو آپ مضطرب ہوتے، چہرہ کا رنگ بدل جاتا، آپ سر اقدس جھکا لیتے۔ صحابہ بھی اپنے سر نیچے کر لیتے۔ وھی کے بعد آپ سر انداختے۔ (فیوض الباری فی شرح صحیح البخاری جلد اول صفحہ 71 مطبوعہ مکتبہ رضوان)

اسی حدیث پر ایک ضعیف شبہ یہ پیدا ہوتا ہے کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جبرئیل امین کے کہنے پر یہ کیوں فرمایا ’ما انا بقاری‘ میں نہیں پڑھتا۔

اس کی وجہ یہ تھی کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات میں اس قدر مستغرق تھے کہ کسی اور کی وہاں گنجائش ہی نہیں تھی۔

علامہ شریف الحنفی امجدی اپنی شرح میں لکھتے ہیں کہ ایک حدیث میں فرمایا: لی مع الله وقت لا یسعنی فيه ملک مقرب ولا نبی مرسل۔ اللہ کے ساتھ میرا ایک وقت ہوتا ہے کہ اس میں ملک مقرب اور نبی مرسل کی بھی گنجائش نہیں ہوتی۔ مشاهدہ ذات و صفات میں استغراق تام کی وجہ سے قرأت کی استدعا کا جواب یہی بتا ہے ’میں نہیں پڑھتا‘۔ (نزہۃ القاری جلد اول صفحہ 247)

تین بار سینے سے لگا کر دبایا کیوں؟ اس بارے میں لکھتے ہیں، بار بار سینے سے لگا کر دبانے سے استغراق میں کمی ہوئی۔  
توجہ جریل نے عرض کیا:

### اقراء باسم ریک اپنے رب کے نام سے پڑھئے۔

جب یہ سنا کہ میں جس عالم میں تھا اسی کی بات یہ کہ رہے ہیں جس کے شہود میں مستغرق تھا اسی کا ذکر کرانا چاہتے ہیں تو بلا تائل پڑھا، کسی کے استغراق کو ختم کرنے کا یہی طریقہ ہے کہ اُسے جنجنحوڑا جائے۔ ایک بار میں استغراق ختم نہ ہو تو بار بار جنجنحوڑا جائے، یہاں جنجنحوڑ نامنا فی ادب تھا۔ اسلئے سینے سے لگا کر تین بار قوت بھر دبایا یہاں تک کہ وہ کیفیت خاص فرو ہوئی اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بلا تکلف پڑھا۔ (زہۂ القاری جلد اول صفحہ 247, 248)

کیرن آر مسٹر انگ کی پوری کوشش یہ ہے کہ کسی طرح وحی الہی کو محض خواب کر دیں اور اس کیلئے وہ اخلاقی طور پر کسی بھی حد تک جانے کیلئے تیار ہیں۔

اپنے تخیل کو حقیقت سے قریب تر کرنے کیلئے جریل امین کے متعلق اس طرح لکھتی ہیں:

But his assailant simply crushed him again, until just when he thought he could bear it no more- he heard the first words of a new Arabic scripture pouring, as if unbidden, from his lips. (Muhammad P# 21, 22)

لیکن حملہ آور جستی نے آپ کو دوبارہ بھینچا اور یہ عمل برداشت سے باہر ہو گیا تو نئے عربی صحیفے کے ابتدائی الفاظ خود بخود لبوں سے جاری ہو گئے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 12)

اس علمی خیانت پر کیا کہا جائے اور انصاف کی حرمت کو پامال کرنا تو مستشر قین کا اہم ہتھیار ہے۔ آدھے سچ اور آدھے جھوٹ کے ساتھ تخيّل کی پرواز پر قلمی عیاری و مکاری کا ایک اور نمونہ ملاحظہ فرمائیے۔ لکھتی ہیں:

When Muhammad came to himself, he was so horrified to think, after all his spiritual striving, that he had simply been visited by a Jinni that he no longer wanted to live. In despair, he fled from the cave and started to climb to the summit of the mountains to fling himself to his death .But there he had another vision. He saw a mighty being that filled the horizon and stood "Gazing at him, moving neither forward nor backward. He tried to turn away, but, he said afterwards. Towards whatever region of the sky I looked, I saw him as before it was the sprite (rub) of revelation, which Muhammad would later call Gabriel. But this was no pretty, naturalistic angel, but a transcendent presence that defied ordinary human and spatial categories.

حوالہ بحال ہونے پر آپ نہایت خوفزدہ ہوئے۔ آپ نے سوچا کے کسی جن نے حملہ کیا ہے اور اپنی زندگی سے مایوس ہو گئے۔ اسی مایوسی کے عالم میں آپ غار سے لکھے اور پہاڑی کی چوٹی کی جانب چڑھنے لگے لیکن تب ایک اور رویاء دیکھا۔ ایک مہیب ہستی نے افق پر غلبہ پالیا اور آگے یا یچھے کوئی حرکت کئے بغیر آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو دیکھتی رہی۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے واپس مژنا چاہا لیکن بعد میں بتایا، میں آسمان پر جس طرف بھی نگاہ ڈالتا وہی ہستی سامنے ہوتی۔ یہ الہام کی روح تھی جسے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جبرئیل کہا لیکن یہ کوئی عام فطرت پسندانہ فرشتہ نہیں بلکہ ایک ماورائی موجودگی تھی جسے عام انسانی اور مکانی حدود میں رکھ کر نہیں دیکھا جاسکتا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 30)

مزید آگے لکھتی ہیں:

**Revelation cannot be described in simple manner, and complexity of his experience made Muhammad very cautious of telling anybody about it. After the experience on Mount Hira', there were more vision -we do not know exactly how many - and then Muhammad's dismay, the divine voice fell silent and there were no further elevations.... It was a time of great desolation. Had Muhammad been deluded after all? Was the presence simply a mischievous jinni? Or had God found him wanting and abandoned him? For two long years, the heavens remained obdurately closed.** (Muhammad P# 49)

الہام کو سیدھے سادے الفاظ میں بیان نہیں کیا جاسکتا اور اپنے تجربے کی پیچیدگی نے آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اس بارے میں بات کرنے کے حوالے سے نہایت محتاط بنادیا۔ کوہ حرا اولے تجربے کے بعد مزید رویاء پیش آئے۔ ہمیں ان کی درست تعداد معلوم نہیں۔ پھر الوہی آواز خاموش ہو گئی مزید وحی نہ آئی۔ یہ بڑی مایوسی کا دور تھا۔ کیا آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ دھوکا ہوا تھا؟ کیا ظاہر ہونے والی ہستی مخفی ایک شریر جن تھا؟ یا کیا خدا نے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے منہ موڑ لیا تھا؟ دو سال تک آسمان کے دروازے بند رہے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 32)

کیرن آرم اسٹر انگ نے بخاری شریف کی اس حدیث پر جواب بدء الوحی کے آخر میں ہے، اس کا نچوڑ بیان کر دیا۔ حدیث کے الفاظ درج ذیل ہیں:

کچھ عرصے کیلئے نزوںِ وحی کا سلسلہ منقطع ہو گیا جس سے حضور پر نور علیہ الصلوٰۃ والسلام ازحد غمگین ہوئے۔ کئی بار پہاڑوں کی چوٹیوں پر اس لئے گئے کہ وہاں سے اپنے آپ کو نیچے پھینک دیں۔ جب بھی اس خیال سے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پہاڑی کی کسی چوٹی پر پہنچتے تو جبرئیل سامنے نظر آنے لگتے اور یہ کہتے: یا محمد انک رسول اللہ حقاً اے محمد! آپ بلاشبہ اللہ کے سچے رسول ہیں۔ یہ سن کر حضور کے دل کو قرار آتا اور جبرئیل کو دیکھ کر آنکھیں ٹھنڈی ہوتیں اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم واپس چلے آتے۔ پھر جب کچھ وقت گزر جاتا اور وحی کا سلسلہ منقطع رہتا

تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پھر بے چین اور مضطرب ہو کر پھاڑ کی کسی چوٹی کا رخ کرتے تاکہ وہاں سے اپنے آپ کو نیچے گرنا دیس۔ جبرئیل پھر نمودار ہو کر وہی تسلی آمیز جملہ دہراتے۔ (بخاری شریف، کتاب التعبیر)

اس طرح مس کیرن کہنا یہ چاہتی ہیں:-

❖ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مایوس ہو کر خود کشی کرنا چاہتے تھے اور اس مقصد کیلئے آپ پھاڑ کی چوٹی پر چڑھ جاتے تھے۔ (نحوذ بالله)

❖ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اب تک یہ معلوم نہیں تھا کہ آپ نبی ہیں یا منصب نبوت پر فائز ہیں (حالانکہ ورقہ بن نوفل آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تصدیق کر چکے ہیں) آپ اس اضطراب میں بتلاتھے کہ کہیں آپ کے ساتھ دھوکا تو نہیں ہو گیا۔ یا یہ کسی جن کی کارستانی تو نہیں تھی؟

❖ اور یہ محض خواب تھے اور کچھ نہیں۔

عزیزانِ گرامی! کیرن آرم کے دوسرے وسو سے کا جواب ہم پچھلے صفحات پر دے چکے۔

بخاری شریف کی جو حدیث ہم نے اوپر لفظ کی ہے اس کو پڑھ کر غالباً مستشر قین اور اسلام دشمن عناصر اس شبہ کو تقویت دینے کی کوشش کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اپنی نبوت کے بارے میں کامل یقین نہیں تھا۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم خود شک و شبہ میں بتلاتھے کہ آیا وہ نبی ہیں بھی یا نہیں اور اس وجہ سے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بار بار اپنی زندگی کا چرا غمگی کرنے کا ارادہ کر کے پھاڑ کی کسی چوٹی پر چکختے اور حضرت جبرئیل کو نمودار ہو کر وہ کنپڑتا اور انک رسول اللہ حقا کہہ کر شک و شبہ سے نجات دلانی پڑتی۔

احبابِ من! یہ اتنا کمزور شبہ اور شک ہے کہ اس کو کوئی عام پڑھا لکھا آدمی جسے تھوڑی سی بھی سوجھ بوجھ ہو گی اس کو ہرگز اہمیت نہیں دے گا، اس لئے کہ ایک عام امتی خواہ کسی بھی نبی کا ہو اس وقت تک مسلمان نہیں ہو سکتا جب تک کہ اسے اپنے نبی کی نبوت پر یقین نہ ہو۔ اسی طرح نبی پر بھی لازم ہے کہ وہ اپنی نبوت پر ایمان لائے (کیرن آرم کے اس اعتراض کا جواب ہم گزشتہ صفحات پر دے چکے ہیں) اس لئے ہم حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بارے میں یہ کیوں نکر تصور کر سکتے ہیں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ایسا کرتے تھے۔ مانا کہ عرصے تک وحی کے رُک جانے سے حزن و ملال اور اضطراب کا پیدا ہونا فطری بات ہے۔

پیر کرم شاہ الا زہری فترة الوجی کے تحت لکھتے ہیں، کچھ عرصے کیلئے نزولِ وحی کا سلسلہ رک گیا۔ کان، سروش غیب کی لذتوں سے آشنا ہو چکے ہیں۔ روح اس پیغام کی لفاظوں کا مزاچکھے چکی ہے۔ دل بے قرار کو ان پیارے پیارے جملوں میں سکون و اطمینان کا ایک گراں بہانہ خزانہ مل گیا ہے۔ غارِ حرفا کا خلوت نشین اس لطیف عیم کیلئے سر اپا انتظار ہے۔ وہ لمحہ اب کب آتا ہے جب محبوب حقیقی کی دل نواز صد افرادوں گوش بنے گی۔ روح کو قرار اور دل کو چین نصیب ہو گا۔ کئی راتیں گزر گئی ہیں، کئی دن بیت گئے ہیں لیکن وہ سعادت آگیں گھڑی دوبارہ نہیں آئی۔ معلوم نہیں وہ قاصد فرخندہ فر، کب آئیگا اگر وہ نہ آیا تو پھر کیا ہو گا، اس جانِ حزیں پر کیا گزرے گی، دلِ مضطرب کا کیا حال ہو گا۔ (ضیاء اللہی جلد دوم صفحہ 209)

لیکن ذرا غور فرمائیے کہ کیا اس حال میں نبی کا طرف اتنا چھوٹا اور حوصلہ اتنا نگہ ہو جاتا ہے کہ وہ اس بات پر مایوس

ہو جائے اور مایوس بھی اتنا کہ زندہ رہنے پر موت کو ترجیح دینے لگے۔

اس روایت کے حوالے سے پیر صاحب، شیخ محمد فاروق ابراہیم عرجون کی کتاب کے حوالے سے لکھتے ہیں، اس روایت کے بارے میں سیر حاصل بحث توفیلۃ الشیخ محمد الصادق ابراہیم عرجون نے اپنی کتاب 'محمد رسول اللہ' میں کی ہے جو تقریباً سو صفحات پر پھیلی ہوئی ہے حق تو یہ ہے کہ انہوں نے اس بحث کا حق ادا کر دیا ہے یہاں اس کو من و عن نقل کرنے کی تو گنجائش نہیں البتہ ان کی بحث کا خلاصہ پیش کرنے کی کوشش کروں گا امید ہے اس کے مطالعہ سے قارئین کے شبہات کا مکمل طور پر ازالہ ہو جائے گا۔

بحث کا آغاز وہ اپنے اس پر جلالِ جملہ سے کرتے ہیں۔ یعنی یہ فقرے جو بداء الوجی کی حدیث کے ساتھ باہر سے چپا کر دیئے گئے باطل ہیں۔ کھوٹے اور مردود ہیں اور اس کی کئی وجہات ہیں:-

چہلی وجہ:-

قاضی عیاض رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ جو علوم حدیث کے ماہر اور سنتِ نبویہ مطہرہ کے ائمہ کے سردار ہیں انہوں نے اس حدیث کو ضعیف کہا ہے اور اس کی وجہ یہ بیان کی ہے کہ اس بлагہ کی نسبت معتر کی طرف ہے یا زہری کی طرف، یہ مرفوع نہیں ہے درمیان میں دو یا تین واسطوں کا ذکر تک نہیں۔ معلوم نہیں یہ کس قسم کے لوگ تھے یہ تسلیم کہ معتر اور زہری خود ثقہ ہیں۔ ان کا شمار ائمہ حدیث میں ہوتا ہے لیکن جن لوگوں سے انہوں نے یہ روایت نقل کی ہے ان کا نام تک بھی نہیں لیا گیا تاکہ ہم تحقیق کر کے ان کے بارے میں فیصلہ کر سکیں کہ یہ ثقہ تھے یا غیر ثقہ۔ یہ بھی ضروری نہیں کہ ہر ثقہ راوی ہمیشہ ثقہ راوی سے ہی روایت کرتا ہو کبھی غیر ثقہ راویوں سے بھی ثقہ راوی روایت کرتے ہیں۔ اس احتمال نے روایت کو پایا۔ اعتبار سے ساقط کر دیا ہے اس لئے یہ حدیث ضعیف ہو گی۔ لکھتے ہیں،

کبھی ثقہ غیر ثقہ سے روایت کرتا ہے کیونکہ وہ اس کی نظر میں ثقہ ہوتا ہے لیکن دوسرے علماء کے نزدیک وہ ضعیف ہے۔ اور اس کی روایت قابل قبول نہیں۔

یہ روایت زیادہ امام زہری کی مرسلات میں سے ہو گی اور ان کی مرسلات کے بارے میں علماء جرج و تبدیل نے طویل گفتگو کی ہے۔ ان کی مرسلات پر تنقید کرنے والوں میں یحییٰ بن سعیدقطان پیش ہیں اور یہ یحییٰ علماء ناقدين کے امام ہیں۔

ہم یہ تسلیم کرتے ہیں کہ امام زہری کی قوتِ حافظہ بے نظیر تھی۔ اس کے باوجود وہ مقصوم نہ تھے۔ شیخ عرجون فرماتے ہیں کہ سند کے لحاظ سے اس بلاغ کو قابل اعتبار تسلیم کر بھی لیا جائے تو حدیث کی صحت کیلئے اتنا ہی کافی نہیں بلکہ سند کی صحت کے ساتھ ساتھ یہ بھی ضروری ہے کہ اس کا متن بھی صحیح ہو اور متن کے صحیح ہونے کا مطلب یہ ہے کہ وہ دین کے اصولوں میں سے کسی اصول کے ساتھ نکرا تانہ ہو۔

چنانچہ علامہ موصوف لکھتے ہیں، سند کے صحیح ہونے کے ساتھ ساتھ متن کا صحیح ہونا بھی شرط ہے۔ یعنی ضروری ہے کہ وہ حدیث ایسے راویوں سے مروی ہو جو ثقہ اور طابط ہوں اور اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی ضروری ہے کہ متن بھی صحیح ہو یعنی ایمان کے وہ اصول جو ائمہ دین کے نزدیک متفق علیہ ہیں ان اصولوں میں سے کسی اصول کے ساتھ یہ متن نکرانہ رہا ہو اور ان قوی دلائل کے مخالف نہ ہو۔

جب علماء حدیث کے نزدیک صحتِ حدیث کیلئے یہ تسلیم شدہ اصول ہے تو پھر یہ روایت صحیح نہیں ہو گی کیونکہ یہ اس معیار پر پوری نہیں اترتی کیونکہ اس سے عصمتِ انبیاء کا عقیدہ مجرور ہو جاتا ہے اور یہ عقیدہ دین اسلام کے بنیادی اصولوں میں سے ایک اصول ہے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا بار بار حالتِ ما یو سی میں پہاڑیوں کی چوٹیوں پر اس ارادہ سے جاتا کہ اپنے آپ کو گرا کر زندگی کا خاتمه کر دیں۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ العیاذ باللہ حضور کو اپنی نبوت پر ایمان رائج نہیں تھا حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی عصمت کی اجلی چادر پر اس سے زیادہ سیاہ داغ اور کیا لگایا جاسکتا ہے۔

اس روایت کے ضعیف ہونے کی دوسری دلیل یہ ہے کہ فترة وحی کے بارے میں جور و ایت مرفو عاضخور سرورد دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے مروی ہے اس میں ان باتوں کا کوئی ذکر نہیں۔ یہ حدیث ہم امام بخاری کے حوالے سے اس بحث کی ابتداء میں نقل کر آئے ہیں، آپ اس پر دوبارہ ایک نظر ڈال لجھئے آپ کو اس قسم کا کوئی اشارہ بھی وہاں نہیں ملے گا۔

مرفو عحدیث، مرسل حدیث سے یقیناً راجح ہوتی ہے۔ لطف کی بات یہ ہے کہ یہ حدیث بھی امام زہری کے واسطہ سے مروی ہے۔ ہمارے سامنے امام زہری کی دور روایتیں ہیں ایک مرفو ع متصل اور دوسری مرسل اور مقطوع۔ اب آپ فیصلہ کریں کہ ان میں سے آپ کس کو ترجیح دیں گے یقیناً مرفو ع متصل کو ہی آپ ترجیح دیں گے اور اس میں اس واقعہ کے بارے میں اشارہ بھی کہیں ذکر نہیں۔ اگرچہ شیخ عرجون نے دلائل کے انبار لگاؤ دیے ہیں اور ان کی ہر دلیل بڑی بصیرت افروز اور ایمان پر ورہے لیکن میں انہیں دلائل کے ذکر پر اتفاق رکتا ہوں۔ امید ہے قارئین کرام پر یہ حقیقت آشکارا ہو گئی کہ وہ روایت جس میں پہاڑ سے اپنے آپ کو گردانی کے ارادے کا ذکر ہے پا یہ اعتبار سے ساقط ہے اس لئے قابل اعتنا ہیں۔

فترہ وحی کے زمانے سے مراد یہ ہے کہ اس عرصہ میں وحی کا نزول نہیں ہوا۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ بارگاہ رسالت میں جبرائیل امین کی آمد و رفت کا سلسلہ بھی منقطع ہو گیا اس میں حکمت یہ تھی کہ پہلی وحی کے نزول کے وقت جور عرب اور بیت طاری ہو گئی تھی اس کا اثر زائل ہو جائے نیز دوبارہ وحی کے نزول کیلئے ذوق و شوق اپنے عروج پر پہنچے۔ (ضیاء النبی جلد دوم صفحہ 214 تا 215)

کیرن آرم اسٹر انگ کے ذہن میں دوسرا شہر یہ پیدا ہوا کہ یہ مخفی خواب ہیں۔

## رویاء کیا ہے؟ اس کی کتنی اقسام ہیں؟

علامہ سید محمود احمد رضوی صاحب نے رویاء کے حوالے سے اپنی شرح میں ایک سیر حاصل گفتگو کی ہے، ہم اسی کو یہاں نقل کرتے ہیں۔ آپ لکھتے ہیں کہ واضح ہو کہ رویاء کی دو قسمیں ہیں: (۱) باطلہ (۲) حق۔

پھر رویائے باطلہ سات قسم پر ہے:-

❖ حدیث نفس: وہ باتیں جو آدمی اپنے نفس سے کہتا رہتا ہے خواہ وہ کسی چیز کے منصوبے ہوں یا کسی چیز کی آرزوئیں۔ اسی کو عربی میں اضغاث اور فارسی میں پریشان خواب کہتے ہیں۔

❖ تحذیر شیطان: جس کے متعلق حدیث میں آیا ہے کہ اگر بیدار ہو کر آدمی بالیں جانب تین مرتبہ تھوک دے تو مضرت رسان نہیں ہوتے۔

❖ حلم: یعنی خواب میں جماع کرتے ہوئے اپنے آپ کو دیکھنا جو موجب عسل ہوتا ہے اور اس کی کوئی تعبیر نہیں ہوتی۔

❖ ساحری: جو کسی جن یا انسان کے سحر کی وجہ سے نظر آتا ہے۔

❖ شیطانی: وہ خواب جو شیطان دکھائے۔

❖ خاطی: جو اخلاط اربعہ میں سے کسی ایک کے غالب ہونے سے نظر آتا ہے مثلاً سودا کے غلبہ سے قبریں۔ سیاہی۔ صفرا کے غلبہ سے آگ، چراغ، خون وغیرہ۔ بلغم کے غلبہ سے سپیدی۔ پانی۔ مو جیں وغیرہ۔ دوم کے غلبہ سے مشروبات۔ پھول۔ آلاتِ مزامیر وغیرہ دکھائی دیتے ہیں۔

❖ وجعی: جو ایسے زمانے میں نظر آئے جس میں دیکھنے والا موجود تھا اور اس کو بیس سال کا عرصہ گزر گیا ہو۔

رویائے حقہ پاٹھ قسم پر ہے:-

♦ شاہدی: وہ خواب جس کی صحت پر شاہد ہو جو شر کے خیر اور خیر کے شر ہونے پر دلالت کرے، جیسے کوئی دیکھے کہ مسجد میں طبورہ بجارتا ہے تو اس کی تعبیریہ ہے کہ وہ بے حیاتی کی باتوں سے اور برے افعال سے توبہ کرے گا یا کسی نے دیکھا کہ حمام میں قرآن پڑھ رہا ہے تو اس کی تعبیریہ ہو گی کہ کسی بڑے کام میں مشہور ہو گا اور اس پر شاہد یہ ہے حمام ستر کھلنے کی جگہ ہے اور جہاں فرشتے داخل نہیں ہوتے اور مسجد میں شیطان داخل نہیں ہوتا۔

♦ مرمرزہ: وہ خواب جس میں تعبیر کی طرف اشارہ ہو جیسے کسی نے فرشتہ کو دیکھا کہ وہ کہتا ہے کہ تیری بیوی تیرے فلاں دوست کے ذریعہ تجھ کو زہر پلانا چاہتی ہے تو اس کی تعبیریہ ہو گی کہ یہ دوست اس کی بیوی سے زنا میں مبتلا ہو گا۔ اس خواب میں تعبیر کی طرف اشارہ یوں ہے کہ جیسے زہر پوشیدہ طور پر کھلایا جاتا ہے اسی طرح زنا بھی مخفی طور پر کیا جاتا ہے۔

♦ ملکی: وہ خواب جو ملک رویا کے توسط سے ہو جن کا نام صدیقوں ہے۔ جس طرح آفتاب کی روشنی میں اشیا نظر آتی ہیں اسی طرح صدقین نورِ الہی کی روشنی میں اشیا کی معرفت کرتے ہیں، دنیوی اور آخری خیر و شر کی تلقین کرتے ہیں، گذشتہ یا آئندہ عمل خیر کی بشارت دیتے ہیں، گذشتہ معصیت یا آئندہ معصیت پر ڈراتے ہیں اگر ڈراونا خواب دکھائیں تو اسی وقت ہو جاتا ہے تاکہ دیکھنے والا مغموم نہ رہے اور اگر مسرور کن خواب دکھائیں تو چند دنوں کے بعد ظاہر ہوتا ہے تاکہ اس وقت تک دل مسرور رہے۔

♦ صالحہ: جو اللہ عزوجل کی طرف سے بشارت ہوتا ہے۔

♦ صادقہ ظاہرہ: وہ خواب جس کی تعبیر نہیں ہوتی بلکہ وہ خود اپنی تعبیر ہوتا ہے جیسے سیدنا ابراہیم علیہ السلام کا رویا جس کو قرآن نے بیان کیا۔ یا بنی انی اری فی المعنی یا حضور علیہ السلام کا وہ رویاء جو سورہ فتح میں مذکور ہے جس کو یوں بیان فرمایا گیا۔ لقد صدق اللہ رسولہ الرؤیا بالحق الخ یہ ہی رویاء یعنی صادقہ ظاہرہ نبوت کے ۱۳۶ جزاء میں سے ایک جز ہے اور یہ رویاء صرف انبیاء کرام کے ساتھ ہی خاص نہیں بلکہ عام انسانوں کو بھی نظر آ جاتا ہے۔

مزید آگے لکھتے ہیں، اس پر سب کا اتفاق ہے کہ پاکیزہ خواب بھی نبوت کا جزو ہیں اور اس اتفاق کی بنیاد قرآن حکیم کے فیصلے پر ہے۔ سیدنا ابراہیم علیہ السلام نے مخفی خواب کی ہدایت پر ہی ذبح فرزند کا اهتمام فرمایا تھا اور اللہ عزوجل نے ان کے اس اقدام کو غلط نہیں سمجھ رایا بلکہ اس کی مدح فرمائی۔ اس سے واضح ہوا کہ خواب جزو نبوت نہیں ہوتا تو نہ تو حضرت ابراہیم علیہ السلام ذبح فرزند کا قصد کرتے اور نہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کی تحسین ہوتی۔ یہ ہی وجہ ہے کہ جب حضرت ابراہیم علیہ السلام نے یہ فرمایا کہ اپنی اری فی المنام میں نے خواب دیکھا ہے کہ تجھ کو ذبح کر رہا ہوں اس پر حضرت اسماعیل علیہ السلام نے جواب دیا: یا اب ت افعل ما ت و مر جو آپ کو حکم ملا ہے اس کو کر ڈالئے۔ حضرت اسماعیل علیہ السلام کا جواب بھی اس امر کی تصریح کر رہا ہے کہ وہ خود بھی خواب کو حکم ربانی سمجھتے تھے۔ ورنہ اگر خالی اپنے والد کی اطاعت مقصود ہوتی تو ان کا جواب یہ ہونا چاہئے تھا ا فعل ما تری کبھی جو آپ مناسب سمجھیں لیکن انہوں نے یہ جواب نہیں دیا جس سے واضح ہوا کہ نبی کا خواب بھی ایسا ہی ہوتا ہے جیسے جاگتے میں کوئی حکم ملا ہو۔ خوب یاد رکھئے کہ رویائے صالح اگرچہ نبوت کا جزو ہیں لیکن غیر نبی کے رویائے صالح دین میں محنت نہیں ہوتے اور نہ اس سے کوئی شرعی حکم نافذ کیا جاسکتا ہے، نبوت کے بہت اجزاء میں صالح امتیوں میں پائے جاتے ہیں مگر ان اجزاء کا پایا جانا آدمی کو نبی نہیں بناتا۔ نبوت ایک وہی چیز ہے جو اللہ عزوجل کی خاص عطا کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتی۔ نبی میں حسن اخلاق اور متعدد ملکات کا ہونا ضروری ہے لیکن یہ ضروری نہیں ہے کہ حسن اخلاق اور ملکات جس میں پائے جائیں وہ لازماً نبی ہو جائے۔

علاوہ ازیں حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تشریف آوری سے قبل تو کسی نبی کے مبouth ہونے کا امکان تھا مگر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ذات پر تو اللہ عزوجل نے نبوت کو ختم کر دیا۔ آپ کے بعد تو کسی نبی کے پیدا ہونے کا سوال ہی باقی نہیں رہتا پھر جب حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بعد کوئی نبی نہیں ہو سکتا تو غیر نبی کے رویائے صالح دین یا شریعت بھی نہیں بن سکتے۔ (فیوض الباری فی شرح صحیح البخاری جلد اول صفحہ 74 تا 74)

کیرن آرم اسٹر انگ نے اپنے پیش روؤں کی طرح اس بات کی کوشش گماں اور تجھینے کی پرواز کے سہارے کی کہ وہ کسی طرح قرآن حکیم کے بارے میں یہ ثابت کر سکیں کہ قرآن پاک میں جو قصص الانبیاء ہیں وہ بائبل سے لئے گئے ہیں جیسا کہ وہ لکھتی ہیں:

**Like most Arabs of the time, he was familiar with the stories of Noah, Lot, Abraham, Moses, and Jesus.** (Muhammad P# 22)

اپنے عہد کے زیادہ تر عربوں کی طرح آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بھی حضرت نوح علیہ السلام، حضرت لوط علیہ السلام، حضرت ابراہیم علیہ السلام، حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی کہانیوں سے واقف تھے۔ (پنجبر امن، ص 12)

کیرن کا یہ کہنا مشہور مستشرق جارج سیل کی اس صدائے بازگشت کی صدائے جو اس نے اپنی کتاب The Koran میں لکھا ہے:

Several of which stories or some circumstances of them are taken from the old and New Testament, but many more from the apocryphal books and traditions of the Jews and Christians of those ages, set up in the Koran.

قرآن حکیم میں بیان ہونے والی کئی کہانیاں یا اُن کے کچھ حالات عہد نامہ قدیم یا عہد نامہ جدید سے لئے گئے ہیں بلکہ اس سے بھی زیادہ کہانیاں ان غیر مستند انجیلوں سے اور روایات سے لی گئیں ہیں جو اس دور کے یہودیوں اور عیسائیوں میں موجود تھیں۔ ان کہانیوں کو بائبل کے بیانات کے برخلاف حقائق کی شکل میں قرآن میں پیش کیا گیا ہے۔

(The Koran سے جارج سیل نیو یارک صفحہ 48)

مزید آگے لکھتی ہیں:

He probably realized, at some deep level, that he had exceptional talent.

(Muhammad P# 39)

غالباً آپ نے بہت گہرائی میں محسوس کر لیا تھا کہ آپ غیر معمولی قابلیت کے مالک تھے۔ (پنجبر امن، صفحہ 25)

کہنا یہ چاہتی ہیں کہ اسی قابلیت کی بنیاد پر خود کو نبی قرار دے دیا جیسا کہ خود آگے لکھتی ہیں:

"Muhammad was also seeking a new solution." (Muhammad P# 45)

حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ایک نئے حل کے متلاشی تھے۔ (پنجبر امن، صفحہ 29)

پھر وحی سے متعلق کیرن کے تخيّل کی پرواز اتنی بلند ہو جاتی ہے کہ لکھتی ہیں:

It was while he was making annual retreat on mount Hira in about the year six 610 that he experienced the astonishing and dramatic attack. The words that were squeezed, as if from the depths of his being, went to the root of the problem in Mecca. (Muhammad P# 45)

کوہ حراء میں اپنی سالانہ عزلت نشینی کے ایک موقعہ پر ہی تقریباً 610ء میں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حیرت انگیز اور مسحور کن تجربہ کیا۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اپنی ہستی کی گہرائیوں میں خود کر آتے محسوس ہونے والے الفاظ مکہ میں مسئلے کی جڑ سے تعلق رکھتے تھے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 29)

کیرن آر مسٹر انگ کہنا یہ چاہتی ہیں کہ پیغمبر اسلام پر وحی نہیں آتی بلکہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اپنے اندر سے یہ چیزیں ملتی تھیں۔ مشہور مستشرق فنگمری واث (قرآن حکیم کو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذہنی اختراع قرار دیتے ہوئے) اسی طرز پر اپنے تخيّل کی کاری گری دکھاتے ہوئے لکھتا ہے:

"He had a talent for administration that would have enabled him to handle the biggest operations then carried out in Mecca, but the great merchants excluded him from inner circle His own dissatisfaction made. Him more aware of the unsatisfactory aspects of life in Mecca. In these, hidden years, he must have brooded over such matters .Eventually what had been maturing in the inner depths was brought to light ".

محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) میں اتنی صلاحیت تھی کہ وہ مکہ میں اس وقت کے کسی بڑے سے بڑے کاروباری عمل کا انتظام سنجال سکتے تھے لیکن مکہ کے بڑے تاجر و مکار کے مرکزی حلقات سے خارج کر دیا تھا۔ ذاتی عدم اطمینان نے ان کو کامی زندگی میں بے چینی کے پہلوؤں سے آگاہ کر دیا۔ اپنی زندگی کے ان غیر معروف سالوں میں انہوں نے ان معاملات پر خوب غور کیا ہو گا، آخر کار جو جذبات ان کے باطن کی دنیا میں پرورش پار ہے تھے ان کو ظاہر کر دیا گیا۔

(ضياء النبى جلد ششم صفحہ 364 محوالہ محمد پرافٹ اینڈ شیٹھیں صفحہ 13)

مزید آگے جارج سیل کی طرز پر کیرن لکھتی ہیں:

The Christian notion of last Judgment was central to the early message of the Quran. (Muhammad P# 61)

قرآن کے ابتدائی پیغام میں روزِ قیامت کا مسیحی تصور مرکزی حیثیت رکھتا ہے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 41)

مس کیرن کیوں کہ یہ جانتی ہیں کہ قرآن نے بہت سے انبیاء کا تذکرہ کیا اور آخرت کے عقیدے کو جو بیان کیا ہے وہ تو باسل میں بھی ہے، اگر اس کو جھٹلایا تو باسل جھوٹی کھلانے گی۔ لہذا اس کو نجات ہوئے کہتی ہیں کہ یہ واقعات مسیحیت سے اخذ کئے گئے ہیں۔

مس کیرن آر مسٹر انگ قرآن حکیم کو انسانی اختراع قرار دینے کیلئے دور کی کوڑی لاتے ہوئے یوں رقم طراز ہیں:

Many Jews were friendly and Muhammad probably learned a great deal from them, but some of the people of the Book had ideas that he found very strange indeed. The idea of an exclusive religion was alien to Muhammad. (Muhammad P# 120)

متعدد یہودیوں سے دوستانہ تھا اور حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان سے کافی کچھ سیکھا، لیکن الہ کتاب کے کچھ نظریات کو آپ نے واقعی بہت عجیب و غریب پایا۔ ایک تخصیص پسند نہ ہب کا تصور حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے اجنبی تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 87)

مستشر قین کا یہ انداز نیا نہیں، موصوفہ نے اپنے سابقہ پیش روؤں کی طرح سارا ذور اس بات پر صرف کیا ہے کہ آپ نے جو قرآن دیا یہ الہامی نہیں بلکہ پیغمبر اسلام کی اپنی اختراع ہے۔ کہیں اس بات پر قلم کی فن کاریاں دکھائیں کہ ایک حملہ آور ہستی نے آپ کو بھینچا اور یہ عمل جب برداشت سے باہر ہو گیا تو نئے عربی صحیفے کے ابتدائی الفاظ خود بخود لبوں سے جاری ہو گئے، یعنی کسی سحر کی زد میں ایسا ہوا۔ پھر اسی کو یوں تقویت دیتی ہیں:

Like most Arabs of the time ,he was familiar with the stories of Noah, Lot, Abraham, Moses, and Jesus and knew that some people expected the imminent arrival of an Arab Prophet. (Muhammad P# 22)

اپنے عہد کے زیادہ تر عربوں کی طرح آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بھی حضرت نوح، حضرت لوط، حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ اور حضرت عیسیٰ (علیہم السلام) کی کہانیوں سے واقف تھے اور یہ بھی جانتے تھے کہ کچھ لوگ ایک عرب پیغمبر کے منتظر تھے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 12)

یعنی (معاذ اللہ) موقع غنیمت جانا اور نبوت کا اعلان کر دیا۔ پھر مزید آگے یہ بیان کر کے کہ یہ جو کچھ اسلام میں ہے یہ یہودیوں اور عیسائیوں سے لیا گیا ہے۔

مس کیرن یہ بھی بتا دیتی کہ اہل عرب کو جس پیغمبر کا انتظار تھا اگر وہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نہیں تھے تو دوسرا کون ہے؟ اور کہاں ہے؟

قارئین کرام! تخيّل کی اس پرواز کا عالم یہ ہے کہ کہیں اس کو سحر زدہ قرار دینے کی کوشش، کہیں کوئی حملہ آور ہستی یا جن آپ پر مسلط ہو گیا، کہیں یہ عقائد و نظریات جو قرآن کے ابتدائی پیغامات ہیں بالخصوص روزِ قیامت سے متعلق باہمی سے اخذ کیے ہوئے ہیں اور کہیں اپنے تخيّل سے اس پر زور دیا کہ یہ سب کچھ انہوں نے یہودیوں سے سیکھا تھا۔ یہ بالکل وہی طرزِ عمل ہے جس کو مستشرق مُلکمری واث نے اپنایا۔

**مُلکمری واث لکھتا ہے:**

"The earliest Passages of Quran show that it stands with the tradition of Judean-Christian monotheism with its conceptions of God the creator, of resurrection and judgment, and of revelation. In late passages the dependence on the Biblical tradition becomes even more marked, for they contain much material from the old and New Testament".

قرآن کی ابتدائی آیات ظاہر کرتی ہیں کہ خدا نے خالق، بعث بعد الموت اور یوم حساب کے نظریات کے لحاظ سے اسلام، یہودی اور عیسائی نظام توحید سے مطابقت رکھتا ہے۔ بعد کی آیات میں قرآن کا باہمی کی روایات پر انعام اور بھی واضح نظر آتا ہے کیونکہ ان آیات میں عہد نامہ قدیم اور عہد نامہ جدید کا مواد کثرت سے موجود ہے۔

(محمد پر افت اینڈ سٹیشن میں، صفحہ 13)

یہاں ایک سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ مکہ کا ایک اتنی شخص جس نے کبھی کسی مکتب میں کسی استاد سے کچھ پڑھنا لکھنا نہ سیکھا ہواں نے باہمی سے تعلیم حاصل کر کے قرآن جیسی کتاب کیسے تیار کری۔ جیسا کہ کیرن آر مسٹر انگ لکھتی ہیں:

In common with the majority of Arabs at this time, Muhammad could neither read nor write. (Muhammad P# 58)

اپنے عہد کے زیادہ تر عربوں کی طرح حضرت محمد لکھنا پڑھنا نہیں جانتے تھے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 39)

جب یہی حقیقت ہے تو پھر بتانا پڑیگا اسی شہرہ آفاق کتاب اس شخصیت نے کیسے لکھ دی جن کو پڑھنا لکھنا تک نہیں آتا تھا اس بات کو ان مستشرقین نے ضرور سوچا ہو گا، اسی لئے کیرن آر مسٹر انگ ان خیالات سے گھبرا کر یہ جواب دیتی ہیں:

The word Qur'an means "recitation" It was not designed for private perusal.  
(Muhammad P# 58)

لفظ قرآن کا الفوی مطلب پڑھنا ہے۔ یہ نجی طور پر مطالعہ کیلئے نہیں تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 39)

ملکری واث اس کا جواب دیتے ہوئے یوں لکھتا ہے:

"Here there are various possibilities. He might have met Jews and Christians and talked about religious matters with them, there were Christian Arabs on the borders of Syria. Christian Arabs or Abyssinians from Yemen may have come to Mecca to trade or as slaves. Some of the nomadic tribes or clans were Christians, but may still have come to the annual trade fair at Mecca. There were also important Jewish groups settled at Medina and other places. Thus opportunities for conversation certainly existed. Indeed Muhammad is reported to have had some talks with Waraqah Khadijah's Christian cousin and during his life time his enemies tried to point to some of his contacts as the source of his revelation".

اس کی کئی صورتیں ممکن ہیں۔ ممکن ہے محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) یہودیوں اور عیسایوں سے ملے ہوں اور ان کے ساتھ مذہبی معاملات پر گفتگو کی ہو۔ شام کی سرحد کے ساتھ کچھ عیسائی عرب آباد تھے۔ ممکن ہے عیسائی عرب یا یمن کے جیشی تجارت کی غرض سے یا غلام بن کر ملہ آئے ہوں۔ کچھ بد و قبائل یا ان کی کچھ شاخیں بھی عیسائی تھیں، لیکن عیسائی ہونے کے باوجود ممکن ہے وہ ملہ کے سالانہ تجارتی میلبوں میں شرکت کرتے ہوں۔ مدینہ اور کچھ دوسری جگہوں پر یہودیوں کے کچھ اہم قبائل آباد تھے۔ لہذا ایسے عناصر سے گفتگو کے امکانات یقیناً موجود تھے۔ محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی حضرت خدیجہ کے عیسائی چچا زادور قدس سے ملاقات کا بیان تاریخ کے صفات پر موجود ہے۔ اور محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی زندگی میں آپ کے دشمنوں نے کچھ ایسے عناصر کے ساتھ آپ کے رابطوں کی طرف اشارہ کیا تھا جن کو ان کے الہامات کا منبع قرار دیا جا سکتا تھا۔ (ضیاء النبی جلد ششم صفحہ 366, 367 بحوالہ محمد پرافٹ اینڈ شیٹیشن صفحہ 41)

احبابِ من! اپنی بات کو ثابت کرنے کیلئے دلائل کی ضرورت ہوتی ہے اور جب دلائل نہ ہوں تو الزام اور بہتان اپنی موت آپ مر جاتے ہیں۔ کیا مستشر قین یہ بتا سکیں گے کہ وہ غلام جو عجمی تھے انہوں نے، یہودیوں اور عیسایوں نے مل کر ایسی شاندار کتاب خود کیوں نہ لکھ دی جو ان کو شہرت کی بلندی پر پہنچا دیتی۔ غالباً اسی چیز کو مسٹر ملکری واث نے بھانپ لیا اور جب وہ یہ بات ثابت کرنے میں ناکام ہو گیا کہ پیغمبر اسلام نے کس شخص سے اکتساب علم کیا؟ کس کے سامنے زانوئے تلمذ تھے کیے؟ جب وہ کسی ایسے انسان سے رابطے کو ثابت نہیں کر سکا جس نے آپ کو بائبل کی تعلیمات سے آگاہ کیا ہو تو بڑی عیاری سے یہ تاثر دینے کی کوشش کرتا ہے کہ نزولِ قرآن کے وقت عیسائی اور یہودی نظریات مکہ اور جزیرہ عرب میں جڑ پکڑ چکے تھے۔

اپنے اسی مفروضے کو یوں بیان کرتا ہے:

"The conclusion of this matter is that Muhammad received his knowledge of Biblical conceptions in general (as distinct from the details of some of the stories) from the intellectual environment of Mecca and not from reading or from the communication of specific individuals. Islam thus in a sense belongs to the Jews-Christian because it sprang up in a milieu that was permeated by biblical ideas.

اس بحث کا نتیجہ یہ ہے کہ محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے باسل کے نظریات کا علم (چند کہانیوں کی تفصیلات کو چھوڑ کر) مکہ کے ذہنی ماحول سے اخذ کیا تھا۔ یہ علم آپ نے کوئی کتاب پڑھ کر یا کسی مخصوص شخص کے ساتھ رابطے کے ذریعے حاصل نہیں کیا تھا۔ اس لئے ایک لحاظ سے اسلام کا تعلق یہودی اور عیسائی روایت کے ساتھ ہے کیونکہ یہ دین اس ماحول سے ابھر جس میں باسل کے نظریات سمائے ہوئے تھے۔ (ایضاً)

قرآن کو جب غیر الہامی کتاب ثابت کرنے میں مستشر قین ناکام ہو گئے اور یہ بھی ثابت نہ کر سکے کہ پیغمبر اسلام نے یہ کتاب کن مصادر سے لی ہے تو ایک نیا انداز اپنایا اور قرآن کے مضامین پر تنقید شروع کر دی جیسا کہ کیرن صاحبہ لکھتی ہیں:

It has no apparent structure, no sustained argument or organizing.

(Muhammad P# 58)

قرآن کا کوئی بدیہی ڈھانچہ اور ترتیب نہیں۔ اس میں متواتر مدلل یا منظم انداز میں کسی موضوع پر بات نہیں کی گئی۔ (پیغمبر امن، صفحہ 39)

اسلام، پیغمبر اسلام اور قرآن دشمنی نے اتنا ذہنی انتشار میں مبتلا کر دیا کہ اپنی بات کی خود ہی تردید بھی کرتے ہیں۔ خود ہی اپنے قول کی لغی کرتے ہوئے آگے لکھتی ہیں:

They linked passages that initially seemed separates and integrated the different strands of the text, as one verse delicately qualified and supplemented others. (Muhammad P# 59)

بظاہر جدا جد انظر آنے والی آیات آپس میں مسلک اور ایک دوسرے کی تجھیل کرتی ہیں۔ (پیغمبر امن، صفحہ 39)

عزیزانِ گرامی! مستشر قین اپنی ان تحریروں سے یہ ثابت کرنے کی ناکام کوشش کرتے ہیں کہ قرآن حکیم خدا کا کلام نہیں ہے۔ یہ کتاب معرض وجود میں کیسے آئی؟ اس کا مصدر کیا ہے؟ اس سوال کا جواب بھی محض انکل پچھوئی کی طرح ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ جوبات کہتے ہیں خود ہی اس کی تردید بھی کر رہے ہوتے ہیں۔

مستشرقین قرآن حکیم کا منع مصدر تلاش کرنے کی کوشش میں اپنے تخیل کو اس طرح دوڑاتے ہیں جیسے کوئی شخص صحرائیں بھٹک کیا ہو، کبھی اس سمت اور کبھی اُس سمت۔ لا الہ هولاہ ولا الہ هولاہ۔

کیرن آرمسترانگ نے بھی اپنی اس کتاب میں یہی سب کچھ کیا۔ کہیں کوئی جن آجاتا ہے۔ کبھی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے تحلیقی تخیل کو، کبھی قرآن کریم کی کثریاں یہودیت اور نصرانیت سے ملانے لگتی ہیں اور جب ان کی یہاں بھی دال نہیں لگتی تو یہ پھر ایک اور نئی دور کی کوڑی یوں لاتی ہیں اور یہ بتانے کی ناکام کوشش کرتی ہیں کہ یہ وحی کا معاملہ یونہی نہیں تھا بلکہ اس دور میں مکہ کے حالات کچھ یوں ہو گئے تھے کہ لوگ غیر مسلمین تھے اپنی زندگی سے، ان حالات کا حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فائدہ اٹھایا۔ (نحوہ بالله)

کیرن آرم استرانگ لکھتی ہیں:

But some of the settled Arabs were becoming dissatisfied with this pagan pluralism ,and were attempting to create an indigenous, Arabian monotheism. Shortly before Muhammad received his first revelation, they had seceded from the religious life of the haram. It was pointless, they had told their tribesmen, to run round and round the black stone . Which could "neither see, nor hear, nor hurt, nor help?" Arabs, they believed, had "corrupted the religion of their father Abraham,' so they were going to seek the banifiyyab, his "pure religion. This was not an organized sect. these hanifs all despised the worship of the stone effigies and believed that Allah was the only god, but not all interpreted this conviction identically. some expected that an Arab prophet would come with a divine mission to revive the pristine religion of Abraham, others thought that this was unnecessary: people could return to the hanifiyyah on their own initiative, some preached the resurrection of the dead and the last Judgment,: others converted to Christianity or Judaism as an interim measure, until the din Ibrahim (the religion of Abraham) was properly established. The Hanifs had little impact on their contemporaries, because they where chiefly concerned with their own personal salvation. They had no desire to reform the social or moral life of Arabia, and their theology was essentially negative. Instead of creating something new, they simply withdrew from the mainstream. Indeed the world hanif may derive from the root HNF:"to run away from ." they had a clearer idea of what they did not want than a positive conception of spiritual restiveness in Arabia at the beginning of the seventh century, and we know that Muhammad had close links with three of the leading of the Mecca. Ubaydullah ibn Jhsh was his cousin and Waraqh ibn Nawafal was a cousin of Khadijah: both these men became Christians. The nephew of Zayd Ibn Amr,

who attacked the pagan region of Mecca so vehemently that he was driven out of the city, became Muhammad moved in hanafi circles, and may have shared Zayd's yearning for divine guidance. One day, before he had been expelled from Mecca, Zayd had stood beside the Kabah inveighing against the corrupt religion of the haram but suddenly, he broke, "Oh Allah!" cried, "if I knew how you wished to be worshipped, I would so worship you, but I don not know. (Muhammad P# 43, 44)

لیکن مستقل طور پر سکونت پذیر کچھ عرب اس بہت پرستانہ کثرت پرستی سے غیر مطمئن ہو رہے تھے اور وہ ایک دلیکی، عربی و حدانیت تخلیق کرنے کی کوشش میں تھی۔ پہلی وحی موصول ہونے کے کچھ ہی عرصہ بعد آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم حرم کی مذہبی زندگی سے الگ ہو گئے۔ آپ نے اپنے قبلی والوں کو بتایا کہ مجر اسود کے گرد چکر لگانا بے معنی تھا جو کچھ دیکھنے سننے، نقصان پہنچانے یا مدد کرنے سے عاری تھا۔ انہیں یقین تھا کہ عربوں نے اپنے جد امجد حضرت ابراہیم کے مذہب کو بگاڑ دیا تھا لہذا وہ ان کے خالص مذہب حنفیہ کو کھو جنے جا رہے تھے۔ یہ ایک منظم فرقہ نہیں تھا۔ سب حنفیوں نے پتھر کی شبیہوں کی پرستش سے بیزاری ظاہر کی اور یقین رکھتے تھے کہ اللہ واحد خدا تھا لیکن سبھی نے اس عقیدے کی تغیری ایک ہی انداز میں نہ کی، کچھ کو امید تھی کہ ایک پیغمبر دین ابراہیم کو بحال کرنے کیلئے الہی مشن لے کر آئے گا۔ دیگر نے سوچا کہ یہ چیز غیر ضروری تھی لوگ اگر خود چاہتے تو حنفیہ کی جانب واپس جاسکتے تھے۔ کچھ نے حشر اجساد اور روزِ قیامت کا پرچار کیا۔ دیگر نے دین ابراہیم قائم ہو جانے تک عبوری اقدام کے طور پر عیسائیت یا یہودیت قبول کر لی۔

حنفی اپنے معاصرین پر بہت کم اثر و رسوخ رکھتے تھے کیونکہ ان کی توجہ کا مرکز ذاتی نجات تھی۔ انہیں عرب کی سماجی یا اخلاقی زندگی میں اصلاح لانے کی کوئی خواہش نہ تھی اور الہیات بنیادی طور پر منقی تھی۔ وہ کوئی نئی چیز تخلیق کرنے کی بجائے محض مرکزی دھارے سے الگ ہو گئے۔ درحقیقت حنف کا مادہ حرف ہے یعنی منه موڑ لیتا۔ وہ اپنی منزل کے ایک اشباتی تصور سے زیادہ یہ سلبی تصور رکھتے تھے کہ انہیں کیا نہیں چاہئے تھا لیکن یہ تحریک ساتویں صدی کے آغاز پر عرب میں روحانی کاملی کی علامت تھی اور ہم جانتے ہیں کہ حضرت محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) مکہ کے تینوں سر کرده حنفیوں سے قریبی روابط رکھتے تھے۔ عبد اللہ ابن حمیش آپ کا کزن اور ورقہ بن نوفل (حضرت خدیجہ کا کزن) یہ دونوں حضرات عیسائی ہو گئے تھے۔ زید ابن عمرو کا بھتیجا (جو مکہ کے بت پرست مذہب پر شدید تنقید کرنے کے باعث شہر بدرا ہوا) حضرت محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے قریب ترین چیزوں میں شامل ہوا۔ چنانچہ لگتا ہے کہ آپ حنفی حلقوں میں میل جوں رکھتے تھے اور شاید زید ہی کی طرح الہی را ہنمائی کے متمنی ہوں گے۔ مکہ سے نکالے جانے سے ایک روز قبل زید نے کعبہ کے قریب کھڑے ہو کر حرم کے بگڑے ہوئے مذہب کے متعلق شکایت کی لیکن اچانک وہ بول اٹھا، اے اللہ! اگر میں جانتا کہ تو کس انداز میں اپنی عبادت کئے جانے کا خواہش مند ہے تو میں تیری عبادت کرتا لیکن مجھے وہ انداز معلوم نہیں۔ (پیغمبر امن، صفحہ 28, 29)

قرآن حکیم کے کلام الہی ہونے کا انکار کرنے کیلئے نہ جانے کیا کیا جتن کر رہے ہیں مگر ناکامی ہے کہ قدم پہ قدم ساتھ ساتھ ہے۔ بہکی بہکی باتوں کا یہ عالم ہے کہ مستشر قین کو یہ احساس بھی نہیں کہ ان کی باتیں کتنی کھوکھلی اور بے وزن ہیں۔ پیر کرم شاہ الا زہری لکھتے ہیں، قرآن حکیم ایک عالمگیر پیغام ہے اور اس کا خطاب صرف مکہ کے عربوں سے نہیں بلکہ ہر دور اور ہر علاقے کے انسان سے ہے۔ قرآن حکیم ہر دور کے انسان سے اس کی ذہنی سطح اور اس کے معتقدات کے مطابق گفتگو کرتا ہے۔ کفارِ مکہ کے نزدیک سب سے بڑا کمال زبان دانی تھا۔ ان کے شاعر، ادیب، قصہ گو اور خطیب معاشرے کے بڑے باکمال افراد شمار ہوتے تھے اس لئے ان سے خطاب کرتے وقت قرآن حکیم نے اس کی زندگی کے اس شعبے کو پیش نظر رکھا۔ قرآن ان سے کہہ رہا ہے کہ یہ کلام تمہارے سامنے ہے تم اپنی زبان دانی کی بنیاد پر اس کی ادبی خوبیوں کو سمجھ سکتے ہو۔ ذرا سوچو! جن لوگوں کی مادری زبان ہی عربی نہیں وہ اس کتاب کی تصنیف کیلئے کیسے معاونت کر سکتے ہیں۔

زبان دانی پر اترانے والے عربوں کے سامنے قرآن حکیم نے اپنی ادبی خوبیوں کو بطور چیلنج پیش کیا لیکن قرآن حکیم کے کمالات صرف اس کی ادبی خوبیوں تک محدود نہیں بلکہ یہ علوم و معارف کا ایک بھرناپیدا کنارہ ہے۔ قانون دان کو اس میں حیران کن قانونی موشگافیاں نظر آتی ہیں سیاست دان اس سے سیاست کے زریں اصول اخذ کرتا ہے۔ جرنیل کو اس سے جتنی حکمت عملی وضع کرنے میں مدد ملتی ہے۔ طبیب کو اس کے صفات میں پھیلے ہوئے بے شمار طبی نئے نظر آتے ہیں۔ صوفی کو اس میں راہ سلوک میں راہنمائی کا سامان میر آتا ہے اور سائنس دان کو قرآن حکیم میں انسانوں کو بلندیوں کی طرف مائل پرواز کرنے والی یہ دعوت نظر آتی ہے کہ عالم بشریت کی زد میں ہے گردوں۔

یہی وجہ ہے کہ یہ کتاب مبنی نہ تاریخ کی کتاب ہے، نہ جغرافیہ کی، نہ طب کی، نہ قانون کی، نہ تصوف کی اور نہ سائنس کی، بلکہ یہ تمام علوم کی کتاب ہے جس میں ہر علم کے ایسے اصول بیان کردیئے گئے ہیں جن سے بہتر اصول وضع کرنا کسی مغلوق کے بس کی بات نہیں ہے۔

مستشر قین کبھی بحیری راہب کو، کبھی شام اور یمن سے مکہ میں تجارت کیلئے آنے والے عیسائیوں کو اور مکہ کے سرداروں کے ہاں بے کسی کی زندگی گزارنے والے عیسائی غلاموں کو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا معلم قرار دیتے ہیں۔ قرآن حکیم نے جوبات الہل مکہ سے کہی تھی ہم وہی بات مستشر قین کی خدمت میں پیش کرتے ہیں۔ ہم ان سے پوچھتے ہیں کہ کیا وہ علوم جو قرآن حکیم میں بیان ہوئے ہیں وہ بحیری راہب کو حاصل تھے؟ کیا مکہ یا مدینہ میں مقیم یا باہر سے آنے والا کوئی الہل کتاب ان علوم سے بہرہ ور تھا جو قرآن حکیم کی برکت سے تی نوع انسان کو حاصل ہوئے ہیں؟

اگر بحیری راہب یادوسر اکوئی عیسائی یا یہودی اتنا بڑا عالم تھا تو اسے خفیہ طور پر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو علم کے ان بے مثال موتیوں سے بہرہ ور کرنے کی کیا ضرورت تھی؟ کیوں نہ وہ خود ایک عظیم کتاب تصنیف کر کے اور اس کی بنیاد پر ایک عالمی مذہب کی بنیاد رکھ کر اپنے نام کو زندہ جاوید بنانے کی طرف ہوا؟

جو لوگ یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ اسلام کی تعلیمات یہودیت اور نصرانیت سے ماخوذ ہیں ان کی خدمت میں ہم گزارش کرتے ہیں کہ وہ ذرایہ وضاحت فرمائیں کہ قرآن حکیم کی وہ تعلیمات جو بالکل کی تعلیمات سے متفاہم ہیں، وہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو کس نے سکھائی تھیں؟ جارج سیل صاحب فرمائیں گے کہ وہ تعلیمات آپ نے غیر مستند انجلیوں اور ان غلط روایات سے حاصل کی تھیں جو اس زمانے میں عیسائیوں اور یہودیوں میں مشہور تھیں۔ ہم گزارش کریں گے کہ ان غیر مستند انجلیوں کے مصنف کون تھے؟

انجلیل بر نباس کو تو عیسائی، مسلمانوں کی تصنیف کہہ کر جان چھڑا لیتے ہیں، ذرایہ تو بتائیں کہ وہ انجلیسیں جن سے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے استفادہ کیا تھا ان کے مصنف کون تھے؟

مسلمان تو ان انجلیوں کے مصنف ہو نہیں سکتے کیونکہ وہ انجلیسیں اسلام سے پہلے کے دور میں تصنیف ہوئی تھیں۔ ہم جارج سیل صاحب اور ان کے ہم نوا اور ہم مسلک لوگوں سے یہ بھی استفسار کریں گے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے زمانے کے عرب یہودیوں اور عیسائیوں میں جو غلط مذہبی روایات مرQQج تھیں ان کو رواج دینے کا ذمہ دار کون تھا؟ ظاہر ہے اسلام اس کا ذمہ دار نہیں ہو سکتا کیونکہ یہ سب کچھ طلوی اسلام سے پہلے ہو چکا تھا۔ عرب کے بت پرست بھی اس کے ذمہ دار نہیں ہو سکتے کہ وہ خود علم کے میدان میں یہود و نصاریٰ کو اپنے آپ سے بہتر سمجھتے ہیں۔

اس تمام بحث سے یہی واحد نتیجہ فتح ہوتا ہے کہ وہ انجلیسیں جنہیں جارج سیل غیر مستند کہہ رہے ہیں وہ بھی عیسائیوں کے ایک طبقے کے ہاں معتبر تھیں اور وہ عقائد جن کو مستشرق مذکور غلط عیسائی عقائد کا نام دے رہے ہیں وہ عیسائیوں کی کثیر تعداد کے عقائد تھے۔

جارج سیل نے بے خبری میں یہ بات کہہ کر نصرانیت کے قصر فتح کی بنیادیں ہلا دی ہیں۔ درحقیقت یہ ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بعد دنیا نے عیسائیت کئی طبقوں میں تقسیم ہو گئی تھی، طویل عرصہ ان میں باہم چاقش رہی۔ ہر طبقے کی اپنی انجلیں تھیں جو دوسری انجلیوں سے مختلف تھیں۔ آخر کار سینٹ پال کا طبقہ غالب آگیا اُن کے عقائد کو رواج حاصل ہوا اور اُن کے مقابلے میں دوسرے فرقے دب گئے۔ جو انجلیں سینٹ پال عقائد کے مطابق تھیں اُن کو مستند قرار دے دیا گیا اور جو انجلیں اس کے عقائد سے متصادم تھیں انہیں غیر مستند قرار دے کر تلف کرنے کے احکامات صادر کر دیئے گئے۔ (ضیاء النبی صفحہ 370 تا 373)

مزید آگے لکھتے ہیں، ہم مستشر قین سے پوچھتے ہیں کہ اگر انجلی کی کوئی بات تورات کے مطابق نظر آئے تو کیا وہ اس بنا پر انجلی کے کلام خداوندی ہونے کا انکار کر دیں گے اور اسے تورات سے نقل شدہ کتاب قرار دیں گے؟ اگر نہیں اور یقیناً نہیں تو پھر کیا وجہ ہے کہ انجلی میں اگر ایسی باتیں موجود ہوں جو سابقہ کتابوں میں بھی نظر آتی ہیں تو اس سے انجلی کے کلام خداوندی ہونے پر کوئی حرف نہ آئے اور اگر قرآن حکیم کی کوئی بات سابق صحفہ سماوی میں بھی نظر آجائے تو اس کے کلام خداوندی ہونے کا انکار کر کے اس کو سابقہ کتابوں کی نقل قرار دیا جائے؟

ہمارا یہ ایمان ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے انبیاء و رسول پر جو کتابیں نازل فرمائی تھیں وہ حق تھیں، اُن سب کا پیغام ایک تھا، وہ سب ایک ہی آفتاپِ حق کی نورانی کرنیں تھیں، اُن سب کی تعلیمات ایک جیسی تھیں لیکن ان کتابوں میں سے کوئی کتاب بھی کسی دوسری کتاب کی نقل نہ تھی بلکہ ہر کتاب بذریعہ وحی اللہ تعالیٰ نے اپنے برگزیدہ بندے اور رسول پر نازل فرمائی تھی۔

مستشر قین اگر کوئی ایک اصول بنایا کرے تمام الہامی کتابوں پر لاگو کریں تو انہیں قرآن حکیم پر اعتراض کرنے کا قطعاً کوئی موقعہ نہ ملے۔ عجیب بات یہ ہے کہ مستشر قین قرآن حکیم پر اعتراض کرنے کیلئے جو اصول وضع کرتے ہیں، اُن اصولوں سے وہ اُن کتابوں کو مستثنیٰ سمجھتے ہیں جو اُن کے اپنے عقیدے کے مطابق منزل من اللہ ہیں۔ یہ دو غلی پالیسی نہ علم ہے اور نہ معروضیت۔ اس لئے ہم مستشر قین کے ان یک طرفہ فیصلوں کو تسليم کرنے کیلئے قطعاً تیار نہیں۔ (ضیاء النبی صفحہ 385, 386)

پیغمبر اسلام کے مرتبے پر اعتراض کرتے ہوئے کیرن آرم عقلی صحراء کے میدانوں میں بھٹکتے ہوئے پھر ایک نئی سمت کا رخ یوں کرتی ہیں:

HE BEGAN QUIETLY, speaking about his revelations to a small band of friends and family members, who became enthusiastic and sympathetic disciples, convinced that he was the long-awaited Arab prophet. But Muhammad realized that most of the Quraysh would find it well-nigh impossible to accept this. The messengers of Allah had all been towering figures, founding fathers of society. Some had even worked miracles. How could Muhammad measure up to Moses or Jesus? Quraysh had watched him growing up; they saw him going about his business in the market, eating and drinking like everybody else. (Muhammad P# 53)

حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنا مشن خاموشی سے شروع کیا آپ نے وحی کے متعلق دوستوں اور خاندانوں والوں کو بتایا جو پُر جوش اور ہمدرد شاگرد بن گئے تھے انہیں یقین تھا کہ حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہی وہ عرب کے پیغمبر ہیں جس کا طویل عرصے سے انتظار ہوا تھا لیکن آپ نے محسوس کیا کہ زیادہ تر قریش کیلئے یہ چیز قبول کرنا ناممکن تھا اللہ کے تمام پیغمبر دراز قامت شخصیات، معاشرے کے بانی مبانی ہوا کرتے تھے۔ کچھ ایک نے تو مجرمات بھی دکھائے۔ آنحضرت حضرت موسیٰ یا حضرت عیسیٰ (علیہم السلام) کے ہم پلہ کیسے ہو سکتے تھے؟ قریش نے آپ کو جوان ہوتے دیکھا تھا انہوں نے آپ کو بازار میں کاروبار کرتے، باقی سب لوگوں کی طرح کھاتے پیتے بھی دیکھا تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 35)

شانِ شہنشاہِ مرسلاں صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

شمائلِ نبوي صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شانِ انتہائی ارفع و اعلیٰ ہے۔ تمام انبیاء کرام طیہم السلام کو جو انفرادی فضیلتیں ملیں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات میں ان فضائل و کمالات کو سمجھا کر دیا گیا۔

اللہ تعالیٰ کے سب رسول نفسِ رسالت میں اور جملہ انبیاء نفسِ نبوت میں برابر ہیں۔

(محمد کرم شاہ الازہری، تفسیر القرآن طباعت ۱۹۹۵ء ضیاء القرآن پبلی کیشنر۔ جلد اول صفحہ ۱۷۵)

جیسا کہ ارشادِ ربانی ہے:

لَا نُفَرَّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْ رَسُولِهِ (پ ۳ سورہ بقرہ آیت ۲۸۵)

ہم فرق نہیں کرتے اس کے رسولوں میں۔

لیکن فضیلت و مرتبے میں آتائے دو جہاں احمد مجتبی محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا مقام و مرتبہ سب سے بلند و بالا ہے جیسا کہ ارشادِ ربانی ہے:

تَلَكَ الرَّسُولُ فَضَلَّنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ (پ ۳ سورہ بقرہ آیت ۲۵۳)

یہ سب رسول ہم نے فضیلت دی ہے (ان میں سے) بعض کو۔

پیر محمد کرم شاہ الازہری اس کی تفسیر میں رقم طراز ہیں، اللہ تعالیٰ کے سب رسول نفسِ رسالت میں اور جملہ انبیاء نفسِ نبوت میں برابر ہیں۔ لیکن فضائل و کمالات، مراتب و مقامات، مجوزات و کرامات میں ایک دوسرے پر فضیلت رکھتے ہیں کسی کو ایک کمال سے متصف فرمایا کسی کو دوسرے شرف سے مشرف فرمایا۔ لیکن ایک ذات پاک مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہے جو مظہراً تم ہے تمام کمالاتِ جلالیہ اور جمالیہ کی، جو مراتب و کمالات دیگر انبیاء و رسل کو ایک ایک کر کے عنایت کیے گئے تھے وہ سب اپنی اعلیٰ ترین اور اکمل ترین صورت میں حضور کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو عطا فرمائے گئے اور ان کے علاوہ ایسے بے شمار مراتب اور ان گنت مجوزات بخشنے جن میں کوئی نبی، کوئی رسول، همسری تو کیا محض شرکت کا دعویٰ بھی نہیں کر سکتا۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو ساری نوع انسانی بلکہ ساری کائناتِ زمینی اور آسمانی کیلئے نبی بنایا گیا۔ محدود وقت کیلئے نہیں بلکہ ابد تک کیلئے قرآن کریم جیسی کتاب ارزانی فرمائی۔ رحمۃ اللعالمین کے خطاب سے نوازا ختم نبوت و رسالت کا تاجِ زیب سر فرمایا۔ (محمد کرم شاہ الازہری، تفسیر القرآن طباعت ۱۹۹۵ء ضیاء القرآن پبلی کیشنر۔ جلد اول صفحہ ۱۷۵)

اللہ رب العزت نے حضرت آدم علیہ السلام کو صفائی اللہ کے مرتبے سے نواز۔ ابراہیم علیہ السلام کو خلت عطا فرمائی۔ موسیٰ علیہ السلام سے کلام فرمایا۔ عیسیٰ علیہ السلام کو روح اللہ کے عظیم المرتبت رتبہ پر فائز فرمایا۔ اور محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اپنی محبوبیت کی خلعتِ فاخرہ سے نواز۔

آدم علیہ السلام کے فضائل بہت ہیں اور رسول اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں وہ فضائل کمال بدرجہ اتم موجود ہیں۔  
آدم علیہ السلام کیلئے ارشاد فرمایا:

### وعلم آدم الاسماء كلها (پ۔ سورہ بقرہ آیت ۳)

اور سکھا دیئے اللہ نے آدم کو تمام اشیاء کے نام۔

اس آیت کریمہ کی روشنی میں حضرت آدم علیہ السلام کی شان بیان کی جا رہی ہے اور شاگرد ربانی فرمایا گیا۔  
اور بلاشبہ جس کی تعلیم کا اہتمام خود رب العالمین نے فرمایا ہو اس کے علم و فضل کا کیا عالم ہو گا۔

معلم کائنات صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے ارشاد فرمایا:

### ويعلمكم الكتاب والحكمة ويعلمكم ما لم تكونوا تعلمون (پ۔ سورہ بقرہ آیت ۱۵)

اور سکھاتا ہے تمہیں کتاب اور حکمت اور تعلیم دیتا ہے تمہیں ایسی باتوں کی جنمیں تم جانتے ہی نہ تھے۔

حضرت سلیمان و داؤد علیہ السلام کیلئے فرمایا:

### ولقد آتينا داؤد و سلیمان علما (پ۔ سورہ نحل آیت ۱۵)

اور یقیناً ہم نے عطا فرمایا داؤد اور سلیمان کو علم۔

سیدنا محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے فرمایا:

### وعلمك ما لم تكن تعلم (پ۔ سورہ النساء آیت ۱۱۳)

اور سکھا دیا آپ کو جو کچھ بھی آپ نہیں جانتے تھے۔

داؤد علیہ السلام کے فضل سے متعلق فرمایا:

### ولقد آتينا داؤد منا فضلا (پ۔ سورہ سبا آیت ۱۰)

بے شک ہم نے داؤد کو اپنی جناب سے بڑی فضیلت بخشی۔

حضور محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے فرمایا:

### وكان فضل الله عليك عظيما (پ۔ سورہ النساء آیت ۱۱۳)

اور اللہ تعالیٰ کا آپ پر فضل عظیم ہے۔

**شامل نبوی بوجہ رفت و صداقت**

حضرت ابراہیم علیہ السلام کیلئے فرمایا:

**انہ کان صدیقانبیا** (پ ۱۶۔ سورہ مریم آیت ۳۱)

وہ بڑا راست بازنی تھا۔

حضور محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے فرمایا:

**والذی جاء بالصدق** (پ ۲۳۔ سورہ الزمر آیت ۳۳)

اور وہ ہستی جو اس سچ کو لے کر آئی۔

حضرت اسحق و یعقوب علیہما السلام کی شانِ رفت و یوں بیان کی:

**و جعلنا لہم لسان صدق علیا** (پ ۱۶۔ سورہ مریم آیت ۵۰)

ہم نے ان کیلئے سچی بلندی ناموری رکھی۔

فخر رفت و صداقت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے فرمایا:

**و رفعنا لک ذکر** (پ ۳۰۔ سورہ نشرح آیت ۳)

اور ہم نے بلند کر دیا آپ کی خاطر آپ کے ذکر کو۔

**شامل نبوی بوجہ بین الاقوامی مبلغ اعظم**

حضرت نوح علیہ السلام کیلئے فرمایا:

**انا ارسلنا نوحا علی قومہ** (پ ۲۹۔ سورہ نوح آیت ۱)

بیٹھ ہم نے بھیجا نوح کو ان کی قوم کی طرف۔

بین الاقوامی رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے فرمایا:

**قل يا ایها الناس انی رسول الله اليکم جمیعا** (پ ۹۔ سورہ اعراف آیت ۱۵۸)

آپ فرمائیے اے لوگو! بیٹھ میں اللہ کا رسول ہوں تم سب کی طرف۔

شامل نبوی بوجہ خلق عظیم

حضرت ابراہیم علیہ السلام کے خلق کو یوں بیان فرمایا:

**ان ابراہیم لا واه حلیم** (پ ۱۱۔ سورہ توبہ آیت ۱۱۲)

بیٹھ ابراہیم بڑے ہی نرم دل (اور) برداشتے۔

رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شانِ خلق یوں بیان فرمائی:

**و انک لعلی خلق عظیم** (پ ۲۹۔ سورہ قلم آیت ۳)

اور بیٹھ آپ عظیم الشان خلق کے مالک ہیں۔

شامل نبوی بوجہ صبر حلم

حضرت لوط علیہ السلام کیلئے فرمایا:

لوط علیہ السلام کی قوم نے آپ کو بستی سے نکالنے کی دھمکی دی اور آپ نے صبر کیا اسکو قرآن نے یوں بیان کیا ہے:

**قالوا لَنْ لَمْ تَنْتَهِ يَا لَوْطَ لَتَكُونَ مِنَ الْمُخْرَجِينَ** (پ ۱۹۔ سورہ الشراء آیت ۱۶)

وہ (غصہ سے) کہنے لگے اے لوط! اگر تم اس سے باز نہ آئے تو تمہیں ضرور ملک بدر کر دیا جائے گا۔

**نَكْثُوا إِيمَانَهُمْ وَهُمْ بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ** (پ ۹۔ سورہ توبہ آیت ۱۳)

جنہوں نے اپنی قسمیں توڑیں اور رسول کو نکالنے کا ارادہ کیا۔

حضرت ایوب علیہ السلام کی صفتِ صبر کو یوں بیان فرمایا:

**اَنَا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا** (پ ۲۳۔ سورہ ص آیت ۳۲)

بیٹھ ہم نے پایا انہیں صبر کرنے والا۔

فخر صبر و استقامت محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے فرمایا:

**وَاصْبِرْ وَمَا صَبَرْكَ الاَبَالَهُ** (پ ۱۲۔ سورہ نحل آیت ۱۲)

اور صبر کیجیے اور آپ کا صبر اللہ ہی کی توفیق سے ہے۔

اوہ دوسری جگہ ارشاد فرمایا:

**وَاصْبِرْ لِحْکَمِ رِبِّكَ فَانْكَ بِاعْيِنَنَا** (پ ۲۷۔ سورہ طور آیت ۳۸)

اور آپ صبر فرمائیے اپنے رب کے حکم سے بیٹھ آپ ہماری نظر وہ میں ہیں۔

اس دلاؤیز اور سرت خیز جملے کی پہنائیوں کو کوئی اہل محبت ہی سمجھ سکتا ہے۔ عالم محبت کے یہ حسین فقرے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے کس مقام ارفع و اعلیٰ کی طرف اشارہ کر رہے ہیں۔

## شماں نبی بوجہ عظیم بت ٹکن

حضرت ابراہیم علیہ السلام کیلئے فرمایا:

**فجعلهم جذاذا** (پے ۱۔ سورہ انبیاء آیت ۵۸)

پس انہیں کو (بتوں کو) لکڑے لکڑے کر دیا۔

فخر بنت ٹکن محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے فرمایا:

جب نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کعبہ کے تین سو سانچھ بتوں کو ریزہ ریزہ فرمایا اور ہمیشہ کیلئے بت پرستی کا خاتمه فرمایا اس وقت یہ آیت نازل ہوئی:

**جاء الحق و زهق الباطل كأن الباطل كان زهوقا** (پ ۱۵۔ سورہ بنی اسرائیل آیت ۸۱)

آگیا ہے حق اور مٹ گیا ہے باطل بیٹک باطل تھا ہی مٹنے والا۔

## شماں نبی بوجہ فصاحت و بЛАغت

حضرت ہارون علیہ السلام کیلئے حضرت موسیٰ علیہ السلام کی زبان سے فرمایا گیا:

**واخى هارون هو افصح منى لسانا** (پ ۲۰۔ سورہ قصص آیت ۳۲)

اور میرا بھائی ہارون وہ زیادہ فصح ہے مجھ سے گفتگو کرنے میں۔

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ ہارون علیہ السلام کمال فصح تھے۔

منبع فصاحت و بЛАغت محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے فرمایا:

**سحر یوثر** (پ ۲۹۔ سورہ مدثر آیت ۲۲)

وہ کلام تو جادو ہے جو اثر کر جاتا ہے۔

شامل نبوی بوجہ رحمت و فضل

حضرت لوٹ علیہ السلام کیلئے فرمایا:

**وادخلناه فی رحمتنا** (پ ۷۔ سورہ انبیاء آیت ۷۵)

اور ہم نے اسے داخل کر لیا اپنے (حریم) رحمت میں۔

محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان رحمت و فضل:

**واخفض جناحک للmomنین** (پ ۱۳۔ سورہ حجر آیت ۸۸)

اور مسلمانوں کو اپنے (رحمت) کے پروں میں لے لو۔

دوسری جگہ ارشاد فرمایا:

**و ما ارسلنک الا رحمة للعالمين** (پ ۷۔ سورہ انبیاء آیت ۱۰)

اور ہم نے تمہیں نہ بھیجا مگر رحمت سارے جہان کیلئے۔

شامل نبوی بوجہ شان عبدیت

حضرت ایوب علیہ السلام کیلئے ارشاد فرمایا:

**نعم العبد انه اواب** (پ ۲۳۔ سورہ مس آیت ۳۳)

کیا اچھا بندہ ہے بیٹھ وہ بہت رجوع لانے والا ہے۔

سیدنا محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شدتِ عبادت پر شان عبدیت یوں بیان فرمائی۔

**ما انزلنا عليك القرآن لتشقى** (پ ۱۶۔ سورہ طہ آیت ۲)

اے محبوب! ہم نے تم پر یہ قرآن اس لئے نازل نہیں کیا کہ تم مشقت میں پڑو۔

حضرت یعقوب علیہ السلام کیلئے فرمایا۔

حضرت یعقوب علیہ السلام کے فرزند یعقوب علیہ السلام کی بارگاہ میں حاضر ہوئے اور عرض کی۔ اے والد بزر گوار! ہماری مغفرت چاہو، تم تو جان بوجہ کر خطا کرنے والے ہیں تو یعقوب علیہ السلام نے ان سے فرمایا جسے قرآن نے یوں بیان کیا ہے:

**سوف استغفر لكم ربى انه هو الغفور الرحيم** (پ ۱۳۔ سورہ یوسف آیت ۹۸)

عنقریب مغفرت طلب کروں گا تمہارے لئے اپنے رب سے بیشک وہی غفور رحیم ہے۔

کشور رسالت محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شانِ نبوت یوں بیان فرمائی:

**ولو انهم اذ ظلموا انفسهم جاؤک فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابا رحيمًا**

اور اگر جب وہ اپنی جانوں پر ظلم کریں تو اے محبوب تمہارے حضور حاضر ہوں اور پھر اللہ سے معافی چاہیں

اور رسول ان کی شفاعت فرمائیں تو ضرور اللہ کو بہت توبہ قبول کرنے والا مہربان پائیں۔ (پ ۵۔ سورہ النساء آیت ۶۲)

موسیٰ علیہ السلام کیلئے فرمایا۔

موسیٰ علیہ السلام نے اپنے لئے دعا کی۔ اس کو قرآن نے یوں بیان کیا:

**قال رب اشرح لي صدرى** (پ ۱۶۔ سورہ ط آیت ۲۵)

اے میرے رب میرے لئے میرا سینہ کھول دے۔

سیدنا محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے بن مانگے فرمایا:

**الْمُنْشَرُ لَكَ صَدْرُكَ** (پ ۳۰۔ سورہ نشرح آیت ۱)

کیا، ہم نے آپ کی خاطر آپ کا سینہ کشادہ نہیں کر دیا۔

موسیٰ علیہ السلام رضاۓ الہی کیلئے عرض کرتے ہیں:

**وَعَجلَتِ الِّيْكَ رَبَ لِتَرْضِي** (پ ۱۶۔ سورہ ط آیت ۸۳)

اور میں جلدی جلدی تیری بارگاہ میں اس لئے حاضر ہو گیا ہوں میرے رب! کہ تو راضی ہو جائے۔

سیدنا محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے فرمایا:

**وَلِسَوْفِ يَعْطِيكَ رِبِكَ فَتَرْضِي** (پ ۳۰۔ سورہ وآلہ الحجی آیت ۵)

اور عنقریب آپ کا رب آپ کو اتنا عطا فرمائے گا کہ آپ راضی ہو جائیں گے۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام نے دعا فرمائی:

و لا تخنی یوم یبعثون (پ ۱۹۔ سورہ الشراء آیت ۸۷)

اور نہ شر مساد کرتا مجھے جس روز لوگ قبروں سے اٹھائے جائیں گے۔

شافع روزِ جزا حمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو بن ما نگے اس سے اعلیٰ عطا فرمایا۔

یوم لا يخزى الله النبي والذين آمنوا معه (پ ۲۸۔ سورہ تحریم آیت ۸)

اس روز رسانہیں کرے گا اللہ تعالیٰ (اپنے) نبی کو اور ان لوگوں کو جو آپ کے ساتھ ایمان لائے۔

موسیٰ علیہ السلام کیلئے فرمایا۔ دیدارِ الہی کی تمنا پر فرمایا:

لن ترانی (پ ۹۔ سورہ اعراف آیت ۱۳۳)

تم مجھے ہر گز نہ دیکھ سکو گے۔

سیدنا محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے فرمایا:

ما زاغ البصر و ما طغى (پ ۲۷۔ سورہ نجم آیت ۱)

آنکھ نہ کسی طرف پھری اور نہ حد سے بڑھی۔

نوح علیہ السلام کیلئے فرمایا:

رب انصرنی بما کذبون (پ ۱۸۔ سورہ مومنون آیت ۲۶)

اے رب میری مدد فرمائی کیونکہ انہوں نے مجھے جھلایا۔

سیدنا محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے فرمایا:

و ينصرك الله نصرا عزيزا (پ ۲۶۔ سورہ فتح آیت ۳)

اور اللہ آپ کی قوی مدد فرمائے گا۔

قرآن کریم نے تمام انبیا کی زندگی کو انسانوں کیلئے نمونہ حیات قرار دیا:

### لقد کان لكم فیهم اسوة حسنة (پ ۲۸۔ سورہ متحنہ آیت ۶)

پیشک (انبیاء کے کرام) ہی تمہارے لئے بہترین نمونہ ہیں۔

عیسیٰ علیہ السلام کی شیر خوارگی۔۔۔ ابراہیم علیہ السلام کا لڑکپن۔۔۔ یعقوب علیہ السلام کا بڑھاپا اور صبر۔۔۔ اسماعیل علیہ السلام کی فرمائی برداری۔۔۔ داؤد علیہ السلام کا سوز و درد۔۔۔ سلیمان علیہ السلام کی سلطنت۔۔۔ یوسف علیہ السلام کی بادشاہی۔۔۔ ہود علیہ السلام کی تجارت۔۔۔ حضرت علیہ السلام کی عبادت۔۔۔ الیاس علیہ السلام کی صالحیت۔۔۔ عزیر علیہ السلام کی مسافرت۔۔۔ یونس علیہ السلام کی حمد و شانے الہی۔۔۔ لوط علیہ السلام کی شرم و حیا۔۔۔ حضرت سعی علیہ السلام کا جہاد۔۔۔ ذوالکفل علیہ السلام کا صبر۔۔۔ سچی علیہ السلام کا عشق الہی۔۔۔ تمہارے لئے بہترین نمونہ ہیں۔

لیکن اپنے حبیب کی ذات میں ان تمام خصائص و صفات کو اپنی اکمل اور اعلیٰ ترین صورت میں سمجھا کر دیئے۔

### لقد کان لكم فی رسول الله اسوة حسنة (پ ۲۱۔ سورہ الحزاب آیت ۲۱)

پیشک آپ کی ذات (انسانوں کیلئے) بہترین نمونہ ہے۔

نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شیر خوارگی دیکھئے تو سب سے پہلے اپنے رب کی بارگاہ میں سجدہ ریز ہوتے نظر آ رہے ہیں۔۔۔ لڑکپن کی جوانیوں کو دیکھئے تو کفارِ مکہ امین و صادق کے القاب دیتے ہوئے نظر آتے ہیں۔۔۔ صبر و حلم دیکھنا ہو تو طائف کے میدان کو نگاہ کے سامنے لے آئیے غفو و درگزر کی مثال قائم کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔۔۔ سلطنت کا حال دیکھئے تو پتھر کلمہ پڑھتے نظر آتے ہیں۔۔۔ درخت اشارے سے چلتے ہیں۔۔۔ چاند اشارے سے دو ٹکڑے ہو جاتا ہے۔۔۔ ڈوبا ہوا سورج واپس لوٹ آتا ہے۔۔۔ تجادت کے اصول و رموز کو دیکھئے تو حضرت خدیجہ گن گاتی نظر آتی ہیں۔۔۔ عبادات کا عالم دیکھنا ہو تو رب کریم از خود فرماتا ہے کہ ہم نے قرآن اسلئے نازل نہیں کیا کہ آپ مشقت میں پڑ جائیں۔۔۔ کچھ آرام بھی کیا کریں۔۔۔ فصاحت و بلاغت دیکھنی ہو تو فصحائے عرب زانوئے تلمذ تھے کرتے ہوئے نظر آئیں گے۔

غرض یہ کہ آپ کے خصائص و مکالات کو پھیلا لایا جائے تو ایک لاکھ چوبیں ہزار (کم و بیش) انبیاء کی صفات ہیں۔۔۔ اور اگر ایک لاکھ چوبیں ہزار انبیاء کی صفات و خصائص کو سمیٹو تو وہ تنہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی صفات و خصائص ہیں۔۔۔

داستانِ حسن جب پھیلی تو لا محدود تھی

اور جب سمٹی تو تیرا نام ہو کر رہ گئی

یا بقول شنخے۔۔۔

حسن کے معیار پر پر کھی گئی یوسف کی شکل

اور حسن جس معیار پر کھا گیا وہ آپ ملکہِ قوم ہیں

پھر اپنے اس تخیل کیلئے ایک دلیل اس طرح لائیں:

All this talk of revelation was out rageous! Muhammad had made the whole thing up. Why should he alone, of all the Quraysh, have received a divine message? "Muhammad was mad; he had led astray a jinni; he was a sorcerer, who lured young people away from their fathers Sunnah by magic arts. When he was asked to validate his claims by working by miracle-as Moses or Jesus done- he admitted that he was an ordinary mortal like themselves.

(MUHAMMAD P# 77)

وہی کے متعلق تمام گفتگو ناراضگی کا باعث تھی! سب کو آپ کا دعویٰ مسئلے کی وجہ نظر آیا۔ آخر تھام قریش میں سے ایک آپ کو الوہی پیغام کیوں موصول ہوا؟ آپ کو (نحوہ باللہ) مجھوں اور جنات سے مغلوب قرار دیا گیا۔ اس کے علاوہ قریش نے آپ کو ساحر بھی کہا جو نوجوانوں کو ساحری کے ذریعے اپنے باپ داداؤں کی سنت سے گمراہ کرتا تھا۔ جب آپ کو اپنے دھوے سچے کرنے کیلئے ایک مجذہ دکھانے جیسا کہ حضرت موسیٰ یا حضرت عیسیٰ (علیہما السلام) نے کیا تھا، کا کہا گیا تو آپ نے انہی جیسا ایک عام انسان ہونا تسلیم کر لیا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 53,54)

کیرن صاحبہ نے پوری توجہ اس بات پر صرف کرداری کہ آپ نبی نہیں تھے اگر نبی ہوتے تو کفار نے آپ سے مجذہ کا جو مطالبہ کیا تھا وہ پورا کر دیتے۔ جیسے حضرت عیسیٰ اور حضرت موسیٰ علیہما السلام نے کیا تھا۔ آپ یہ مجذہ ادا کرنے میں ناکام رہے لہذا آپ نبی نہیں ہو سکتے اور آپ نے خود ہی یہ کہہ دیا کہ میں تمہاری طرح ہی عام انسان ہوں۔

کیرن آرم اسٹر انگ جس آیت کی جانب اشارہ کر رہی ہیں وہ یہ ہے:

و قالوا لَنْ نُوْمَنْ لَكَ حَتَّى تَفْجِرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوْعًا - أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةً مِنْ نَخْيَلٍ وَعَنْبٍ فَتَفْجِرَ الْأَنْهَارَ خَلْلَهَا تَفْجِيرًا - أَوْ تَسْقُطَ السَّمَاءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كَسْفًا أَوْ تَاتِي بِاللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ قَبِيلًا - أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِنْ زَخْرَفٍ أَوْ تَرْقِيَ فِي السَّمَاءِ وَلَنْ نُوْمَنْ لِرْقِيْكَ حَتَّى تَنْزَلَ عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرُؤُهُ قَلْ سَبْحَانَ رَبِّيْ هَلْ كَنْتَ إِلَّا بَشَرًا رَسُولًا - وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَنْ يَوْمَنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهَدَى إِلَّا أَنْ قَالُوا بَعْثَ اللَّهِ بَشَرًا رَسُولًا (پ ۱۵۔ سورہ بنی اسرائیل آیت ۹۳ تا ۹۰)

اور کفار نے کہا ہم ہرگز ایمان نہیں لائیں گے آپ پر جب تک آپ روایت کر دیں ہمارے لئے زمین سے ایک چشمہ یا (گل کرتیاں) ہو جائے آپ کیلئے ایک باغ بھگوروں اور انگوروں کا پھر آپ جاری کر دیں ندیاں جو اس باغ میں (ہر طرف) بہہ رہی ہوں یا آپ گردیں آسمان کو جیسے آپ کا خیال ہے، ہم پر گلڑے گلڑے کر کے یا آپ اللہ تعالیٰ کو اور فرشتوں کو

(بے نقاب کر کے) ہمارے سامنے لے آئیں یا (تغیر) ہو جائے آپ کیلئے ایک گھر سونے کا یا آپ آسمان پر چڑھ جائیں۔ بلکہ ہم تو اس پر بھی ایمان نہ لائیں گے کہ آپ آسمان پر چڑھیں یہاں تک کہ آپ اُتار لائیں ہم پر ایک کتاب جسے ہم پڑھیں آپ (ان سب خرافات کے جواب میں اتنا) فرمادیں میرارت (ہر عجیب سے) پاک ہے میں کون ہوں مگر آدمی (اللہ کا) بھیجا ہوا اور نہیں روکا لوگوں کو ایمان لانے سے جب آئی آن کے پاس بدایت مگر اس چیز نے کہ انہوں نے کہا کہ کیا بھیجا ہے اللہ تعالیٰ نے ایک انسان کو رسول بنایا۔

## کفارِ مکہ کے مطالبات

کفارِ مکہ نے درج ذیل مطالبات کئے۔

پہلا مطالبہ:

وَقَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ تَفْجِرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوعًا

اور کفار نے کہا کہ ہم ہرگز ایمان نہیں لائیں گے آپ پر جب تک آپ رواں نہ کر دیں ہمارے لئے زمین سے ایک چشمہ۔

دوسرہ مطالبہ:

أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِّنْ نَخِيلٍ وَّعَنْبٌ فَتَفْجِرَ الْأَنْهَارَ خَلْلَهَا تَفْجِيرًا

یا (لگ کر تیار) ہو جائے آپ کیلئے ایک باغِ کھجوروں اور انگوروں کا۔

پھر آپ جاری کر دیاں ندیاں جو اس باغ میں بہہ رہی ہوں۔

تیسرا مطالبہ:

أَوْ تَسْقُطُ السَّمَاءُ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كَسْفًا

یا آپ گردیں آسمان کو جیسے آپ کا خیال ہے ہم پر ٹکڑے ٹکڑے کر کے۔

چوتھا مطالبہ:

أَوْ تَأْتِي بِاللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ قَبِيلًا

یا آپ اللہ تعالیٰ کو اور فرشتوں کو (بے نقاب کر کے) ہمارے سامنے لے آئیں

پانچواں مطالبہ:

أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِّنْ زَخْرَفٍ

یا (تغیر) ہو جائے آپ کیلئے ایک گھر سونے کا

چھٹا مطالبه:

## اوترقی فی السماء

یا آپ آسمان پر چڑھ جائیں۔

کفار کی ضد اور ہٹ دھرمی بھی ملاحظہ کیجیے کہتے ہیں کہ اگر آپ نے یہ چھ مطالبات پورے کر دیئے تو بھی ہم ایمان نہیں لائیں گے۔

## ولن نومن

بلکہ ہم تو اس پر بھی ایمان نہ لائیں گے۔

سوال مطالبه:

## لرقيك حتى تنزل علينا كتبنا نقرؤه

آپ آسمان پر چڑھیں یہاں تک کہ آپ اندر لا جیں ہم پر ایک کتاب جسے ہم پڑھیں۔

آپ نے کفار مکہ کے ان نادان مطالبات کے جواب میں فرمایا:

## قل سبحان ربی بل كنت الا بشر ارسولا

آپ فرمادیں میر ارب (ہر عیب سے) پاک ہے میں کون ہوں مگر آدمی (اللہ) کا بھیجا ہوا۔

اس بات پر کیرن آرم اسٹر انگ کہتی ہیں کہ آپ نے انہی جیسا ایک عام انسان ہونا تسلیم کیا۔ (پیغمبر امن، 54)

پھر اس کے بعد اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

## وما منع الناس ان يؤمنوا اذ جاءهم الهدى الا ان قالوا ابعث الله بشرا رسولا

اور نہیں روکا لوگوں کو ایمان لانے سے جب آئی آن کے پاس ہدایت

مگر اس چیز نے کہ انہوں نے کہا کہ کیا بھیجا ہے اللہ تعالیٰ نے ایک انسان کو رسول بنائیں۔

قارئین کرام! قبل اس کے کہ میں مس کیرن کے اس اعتراض کا جواب دوں، میں مس کیرن آرم اسٹر انگ سے بھی یہ پوچھنا چاہوں گا کہ اگر نبی کئی مججزات دکھادے لیکن کسی بھی سبب سے کوئی مججزہ نہ دکھائے تو آپ کی ڈکشنری میں وہ شخص نبی نہیں رہتا۔ تو آپ نن بھی رہی ہیں، عیسائیت سے آپ کا تعلق بھی ہے، باقبال کے ان حوالوں کے بارے میں کیا کہیں گی جہاں پر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو ان کے مخالفین نے بڑھی کا بیٹھا اور عام آدمی گردانا اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے انہیں مججزہ دکھانے سے بھی انکار کیا۔

مقدس متی کی یہ عبارت ملاحظہ کیجئے:-

کیا یہ بڑھی کا پیٹا نہیں؟ اور اس کی ماں کا نام مریم اور اسکے بھائی یعقوب اور یوسف اور شمعون اور یہودہ نہیں؟ اور کیا اس کی سب بہنیں ہمارے ہاں نہیں؟ پھر یہ سب کچھ اس نے کہاں سے پایا؟ اور انہوں نے اس کے سب سے ٹوکر کھائی لیکن یسوع نے ان سے کہا کہ نبی اپنے وطن اور اپنے گھر کے سوا اور کہیں بے عزت نہیں ہوتا اور اس نے ان کی بے اعتقادی کے سبب وہاں بہت مجذبے نہ کئے۔ (کلام مقدس، مقدس متی باب 13 آیت 53 تا 57 مطبوعہ اہلاغیات مقدس پولوس 1999ء)

باشکل کی اس عبارت پر غور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ ہر عہد میں نبی کے مخالفین اس قسم کے اعتراض کرتے ہیں کہ کیا یہ بڑھی کا پیٹا نہیں ہے کیا اس کی ماں کا نام مریم اور اس کے بھائی یعقوب اور یوسف اور شمعون اور یہودہ نہیں اور کیا اس کی سب بہنیں ہمارے ہاں نہیں پھر یہ سب کچھ اس نے کہاں سے پایا۔ (ایضاً)

باشکل کی اس عبارت کی تفسیر میں میتھیو ہنری کامنٹری رقم طراز ہیں اور پادری میتھیو کے یہ الفاظ صرف کیرن آر مسٹر انگ کیلئے ہی نہیں بلکہ تمام دنیا نے استشراق کیلئے بھی قابل توجہ ہیں۔ پادری صاحب لکھتے ہیں، یہاں ہم دیکھتے ہیں کہ مسیح اپنے وطن میں ہے۔ اس کے اپنے ہم وطنوں نے ایک دفعہ اسے رُد کر دیا تھا لیکن وہ دوبارہ ان کے پاس آیا۔ خدا انکار کرنے والوں کو پہلی ہی دفعہ چھوڑ نہیں دیتا بلکہ بار بار پیش کرتا ہے اسے فطری طور سے اپنے وطن سے محبت تھی اس دفعہ بھی اسے پہلے کی طرح نفرت اور حقارت کے سلوک کا سامنا کرنا پڑا۔ (تفسیر الکتاب جلد سوم صفحہ 157)

مزید آگے لکھتے ہیں، انہوں نے دو باتوں میں اس کی حقارت کی:-

**الف**- اس کی رسمی تعلیم کی کمی انہوں نے اقرار کیا کہ اس میں حکمت ہے اور وہ بڑے بڑے کام کرتا ہے لیکن سوال یہ تھا کہ 'اس میں یہ حکمت اور مجذبے کہاں سے آئے؟' اگر وہ دانستہ اندھے نہ بنتے تو ضرور اس نتیجہ پر پہنچتے کہ اسے خدا کی مدد حاصل ہے اور خدا نے مامور اور مقرر کیا ہے اس لئے وہ تعلیم پائے بغیر غیر معمولی حکمت اور قدرت کے ثبوت دیتا ہے۔

**ب**- اس کے رشتہ داروں کی قربت اور پست حالی کیا یہ بڑھی کا پیٹا نہیں؟ اس میں کیا حرج تھا؟ دیانت دار پیشہ والے آدمی کا پیٹا ہونے میں سبکی اور کم قدری کی کوئی بات نہیں۔ یہ بڑھی داؤ دے کے گھرانے کا تھا۔ وہ ابنِ داؤ دھابر بڑھی ضرور تھا مگر عزت دار شخص تھا۔ کچھ تاریکی کے فرزندی کی شاخ کو بھی خاطر میں نہیں لاتے وہ اس کی ماں کے حوالے سے اس کی بے قدری کرتے ہیں کیا اس کی ماں کا نام مریم نہیں؟ یہ ایک عام ساتھ تھا وہ سب اسے جانتے تھے اور سمجھتے تھے کہ ایک معمولی شخص ہے۔ اس بات کو انہوں نے یسوع کیلئے حقارت بنادیا گویا انسان کی قدر و قیمت سوانعے بڑے بڑے

القبات کے اور کسی چیز سے نہیں ہو سکتی قدر و قیمت لگانے کے کیسے گھٹیا معيار ہیں! وہ اس کے بھائیوں کے حوالہ سے اس کی بے قدری کرتے ہیں وہ ان کے ناموں سے واقف تھے، وہ اچھے اور نیک آدمی تھے مگر غریب تھے اسلئے حقیر تھے اور ان کی خاطر مسح بھی حقیر ہے۔ کیا اس کی سب بہنیں ہمارے ہاں نہیں؟ اس وجہ سے تو چاہئے تھا کہ وہ اس کی زیادہ عزت کرتے اس سے زیادہ محبت رکھتے کیونکہ وہ انہی میں سے تھا مگر اسی وجہ سے انہوں نے اسے حقیر جاتا۔ انہوں نے اس کے سب سے ٹھوکر کھائی۔ (ایضاً صفحہ 157)

## معجزات نہ دکھانے کا سبب پادری صاحب کی نظر میں

پادری میتھیو مزید آگے مجذبے نہ دکھانے کا سبب یوں بیان کرتے ہیں، اس بات نے فی الوقت اس کے ہاتھ باندھ دیئے ’اس نے ان کی بے اعتقادی کے سبب سے وہاں بہت سے مجذبے نہ دکھائے۔‘ بے اعتقادی مسح کی عنایات کی راہ میں بڑی رکاوٹ ہے چنانچہ اگر ہمارے درمیان مجذبے نہیں ہوتے تو وجہ ہمارے ایمان کی کی ہے، مسح کے فضل اور قدرت میں کوئی کمی نہیں۔ (ایضاً صفحہ 158)

یہاں کیا کہیں گی مس کیرن آرم اسٹرائل ایک بات جو عیسائیت کے یہاں درست ہو، دلیل ہو، سچائی ہو وہی بات اسلام میں ہو تو وہ لا تقریب مذمت، باطل ہے۔

مستشر قین کو اگر اسلام میں کوئی رائی نظر آجائے تو اس کو پہاڑ بنادیتے ہیں اور میسیحیت میں کوئی پہاڑ آجائے تو اسے رائی قرار دے دیتے ہیں یہ دو ہر امیار مستشر قین کا معیارِ تحقیق ہے۔

بائبل کی ایک اور روایت ملاحظہ فرمائیے، متی کی انجیل میں ہے، اور راہ چلنے والے جو پاس سے گزرتے تھے وہ سر ہلا ہلا کر اس کو ملامت کرتے اور کہتے تھے وہ تو جو ہیکل کو ڈھاتا اور تین دن میں بناتا ہے اپنے آپ کو بچا اگر تو خدا کا بیٹا ہے تو صلیب پر سے اتر آ۔ اسی طرح سردار اور کاہنوں نے بھی مع فقیہوں اور بزرگوں کے ٹھٹھا مار کر کہا اس نے اور وہو کو بچایا اپنے آپ کو نہیں بچا سکتا۔ اگر یہ اسرائیل کا بادشاہ ہے تو اب صلیب پر سے اتر آئے اور ہم اس پر ایمان لا گیں گے اس کا تو گل خدا پر ہے۔ اگر وہ اس کو چاہتا ہے تو وہ اب اسے بچائے کیونکہ اس نے کہا تھا کہ میں خدا کا بیٹا ہوں اور اسی طرح کی باتوں سے وہ ڈا کو بھی جو اس کے ساتھ مصلوب ہوئے اسے ملامت کرتے تھے۔ (متی باب 27 آیت 39 تا 44)

مسٹر میتھیو اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں، وہ صلیب پر لٹکا ہوا تھا تو بھی دشمنوں نے طعنوں اور بے ادبی کی باتوں کی بوچھاڑ جاری رکھی۔

وہ کس قسم کے طعنے دیتے تھے، مزید آگے لکھتے ہیں، وہ کیا طعنے دیتے تھے، ہیکل کو ڈھادینے کا طعنہ۔ اپنے آپ کو خدا کا بیٹا کہنے کا طعنہ۔ کہ اگر تو خدا کا بیٹا ہے تو صلیب پر سے اتر آؤ وہ ابلیس کے منہ کے الفاظ لے لیتے ہیں جو اس نے بیباں میں مسیح کو آزماتے وقت استعمال کیے تھے۔

مزید آگے لکھتے ہیں، کاہنوں نے دو باتوں سے اس کی توبین کی اور طعنے دیئے:-

**اول:** یہ اپنے تیس نہیں بچا سکتا۔

• وہ مان لیتے اور یقین رکھتے ہیں کہ مسیح اپنے تیس نہیں بچا سکتا اس لئے اس میں وہ طاقت اور قدرت نہیں ہے جس کا دعویٰ کرتا تھا حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ وہ اپنے تیس بچانا نہیں چاہتا تھا کیونکہ وہ ہمیں بچانے کو مرتنا چاہتا تھا۔  
• وہ لوگوں کے دلوں میں یہ خیال ڈالنا چاہتے تھے کہ چونکہ اس وقت اس نے اپنے تیس نہیں بچایا اس لئے اسکے دوسروں کو بچانے کے سارے دعوے فقط جھوٹ اور فریب ہیں۔

• وہ طعنہ دیتے تھے کہ یہ تو اسرائیل کا بادشاہ ہے بہت سے لوگ اسرائیل کے بادشاہ کے گرویدہ ہو جائیں گے اگر وہ صلیب پر سے صرف اتر آئے لیکن نیصلہ ہو چکا ہے اگر صلیب نہیں تو مسیح بھی نہیں، تاج بھی نہیں جو اس کے ساتھ بادشاہی کرنا چاہتے ہیں انہیں اس کے ساتھ دکھ آٹھانا بھی ضرور ہے کیونکہ اس دنیا میں مسیح اور صلیب کو کیلوں سے اکٹھا جڑ دیا گیا ہے۔

• انہوں نے اسے چیلنج کیا کہ یہ اب صلیب پر سے اتر آئے لیکن اس کی لا تبدیل محبت اور عزم صمیم نے اس آزمائش کے خلاف ایک حصار بنادیا اور مسیح کو اس پر حاوی رکھا۔ چنانچہ وہ ماندہ ہوانہ اس نے ہستہ ہاری۔

• انہوں نے وعدہ کیا کہ اگر وہ صلیب پر سے اتر آئے تو ہم اس پر ایمان لا سیں گے جب ایک دفعہ پہلے انہوں نے کوئی نشان طلب کیا تھا تو اس نے انہیں بتایا تھا کہ جو نشان میں دینا چاہتا ہوں وہ میرا صلیب پر سے اتر آنا نہیں ہو گا بلکہ میرا قبر میں سے جی آٹھنا ہو گا جو میری قدرت کا زیادہ اور بڑا اظہار ہو گا اپنے آپ سے یہ وعدہ کرنا بالکل غلط ہے کہ ہم اس صورت میں ایمان لا سیں گے کہ ہمارے بتانے کے مطابق ہمیں ایمان لانے کے فلاں فلاں ذرا لئے اور حرکات حاصل ہوں کیونکہ یہ نہ صرف ہمارے دلوں کی زبردست حیلہ سازی اور فریب کاری ہے بلکہ ہٹ دھرم اور اڑیل بے دینی اور کفر کی افسوسناک آڑ بلکہ حیلہ بھی ہے تاکہ ملامت سے فج جائے۔

**دوم:** خدا اس کا باپ اسے نہیں بچا رہا۔ اس نے خدا پر بھروسا کیا ہے کیونکہ اس نے کہا تھا کہ ”میں خدا کا بیٹا ہوں“ جو لوگ خدا کا باپ اور اپنے آپ کو اس کے فرزند کہتے ہیں وہ اس پر بھروسا (توغل) کرنے کا قرار کرتے ہیں وہ لوگوں کے دلوں میں یہ خیال ڈال رہے ہیں کہ اس نے اپنے آپ کو اور دوسروں کو صرف دھوکا دیا ہے کیونکہ اگر یہ خدا کا بیٹا ہوتا تو اس ساری مصیبت ہی میں نہیں بلکہ اس مصیبت میں پڑنے کو یوں اکیلانہ چھوڑا جاتا اس بات کا مقصد یہ تھا۔

❖ اسے بدنام کرنا اور وہاں موجود لوگوں کو یقین دلانا کہ یہ دھوکے باز اور دغا باز ہے۔

❖ مسیح کو خوفزدہ کرنا اور اسے اپنے باپ کی محبت اور قدرت کے بارے میں ٹھک میں ڈالنا اور مایوس کرنا۔

(تفسیر الکتاب جلد سوم صفحہ 331، 332)

جناب والا! یہ بائبل کے مفسر لکھ رہے ہیں۔ یہ کسی مسلمان نے تفسیر نہیں لکھی بلکہ یہ تفسیر 1706ء میں پادری میتھیو نے لکھی ہے۔ اس تفسیر پر مستشر قین کیا فرمائیں گے۔

میں بھروسی کہوں گا جس تکتے پر اسلام اور چیخبر اسلام پر تنقید کی جارتی ہے۔ اسی تکتے پر مسیحیت اور چیخبر مسیحی پر تحسین کے پھول نچھا ور ہو رہے ہیں۔ کیا مستشر قین اس تضاد کو بیان کر سکیں گے۔

کیرن آرم اسٹر انگ نے یہ اعتراض کر کے اپنے ہی مذہب کی بنیادوں کو ہلا دیا ہے۔

انجیل مرقس میں لکھا ہے، تب فرییی نکل کر اس سے بحث کرنے لگے اور اسے آزمائے کیلئے آسمان سے کوئی نشان اس سے طلب کیا۔ اس نے گھری آہ کھینچ کر کہا یہ پشت نشان کیوں طلب کرتی ہے میں تم سے سچ کہتا ہوں کہ اس پشت کو کوئی نشان دیانہ جائے گا اور وہ انہیں چھوڑ کر پھر کشتی پر چڑھ کر جھیل کے پار گیا۔ (مقدس مرقس باب 8 آیت 11 تا 13)

اس آیت کی تفسیر میں مسٹر میتھ یو کیا کہتے ہیں ملاحظہ کیجئے، ابھی مسیحی مختلف جگہوں میں پھر رہا ہے اب وہ دلمنوٹہ کے علاقہ میں پہنچتا ہے وہاں اسے بحث و تکرار کا سامنا ہوا اور نیکی کرنے کے موقع نہ ملے اس لئے وہ ان کو چھوڑ کر پھر کشتی میں بیٹھا اور پار چلا گیا۔ فریسیوں نے مسیح کو جیلیخ کرتے ہوئے کوئی آسمانی نشان طلب کیا مگر مسیح نے انہیں خوش کرنے سے انکار کر دیا کیونکہ ان کا مقصد اسے پھنسانا تھا اس لئے وہ بار بار اسے بحث میں الجھانے کی کوشش کرتے تھے۔

**الف:** وہ اس سے کوئی آسمانی نشان طلب کرتے تھے گویا اس نے زمین پر ان کو جو نشان دیئے وہ کافی نہ تھے۔ وہ اسے آزمائے کیلئے ایسا کرتے تھے انہیں امید نہ تھی کہ مسیح ہمیں نشان دے گا تاکہ تصور کر سکیں کہ ہمیں اپنی بے دینی کیلئے ایک بہانہ مل گیا ہے۔

**ب:** مسح نے ان کا مطالبہ پورا کرنے سے انکار کر دیا اس نے اپنی روح میں آہ کھینچ کر کہا، وہ ان کے دلوں کی سختی پر ملول اور غمگین ہوا سے دکھ ہوتا ہے کہ گنہگار اپنی روشنی کی راہ روکتے اور اپنے دروازوں پر اڑ بندگے لگادیتے ہیں۔ مسح نے انہیں سمجھایا کہ اس زمانہ کے لوگ کیوں نشان طلب کرتے ہیں؟ یہ نسل ایسی نالائق ہے کہ خوش خبری ان کے پاس آئی نہیں چاہئے اور ان کیسا تھوڑی نشان نہیں ملنا چاہئے۔ اس زمانہ کے لوگوں کو یہاروں کی شفافیں رحمت سے بھرے ہوئے اور حسی نشان اتنی تعداد میں دیئے گئے ہیں کہ ان کا کوئی اور نشان طلب کرنا بالکل بے ہودگی ہے۔ اس نے انکار کرتے ہوئے کہا کہ میں تم سے سچ کہتا ہوں کہ اس زمانہ کے لوگوں کو کوئی نشان نہ دیا جائے گا۔ اس کے ساتھ ہی وہ ان کو چھوڑ کر چلا گیا یہ اس لائق نہیں کہ ان سے بات کی جائے اگر وہ قائل ہونا نہیں چاہتے تو نہیں ہوں گے انہیں ان کے باطل خیالات اور غلط اعتقادی میں پڑا رہنے دو۔ (تفیریۃ الکتاب جلد سوم صفحہ 391)

مزید آگے اسی مرقس میں لکھا ہے، اور پھر رواشم میں آئے اور جب وہ ہیکل میں پھر رہا تھا تو سردار کا ہن اور فقیہہ اور بزرگ اس کے پاس آئے اور اس سے کہا کہ تو کس اختیار سے کرتا ہے؟ اور یہ اختیار تجھے کس نے دیا ہے کہ یہ کرے؟ تب یسوع نے ان سے کہا کہ میں بھی تم سے ایک بات پوچھتا ہوں تم جواب دو تو میں تمہیں بتاؤں گا کہ میں کس اختیار سے یہ کرتا ہوں یوختا کا بپتسمہ آسمان سے تھایا آدمیوں سے؟ مجھے جواب دو تب وہ اپنے میں غور و خوض کرنے لگے کہ اگر ہم کہیں کہ آسمان سے تو وہ کہے گا پھر تم نے کیوں اس کا یقین نہ کیا پھر کیا یہ کہیں کہ آدمیوں سے؟ وہ عوام سے ڈرتے تھے کیونکہ سب یوختا کو حقیقی نبی جانتے تھے۔ تب انہوں نے یسوع سے جواب میں کہا ہم نہیں جانتے۔ یسوع نے ان سے کہا میں بھی تمہیں نہیں بتاتا ہوں کہ میں کس اختیار سے یہ کرتا ہوں۔ (مقدس مرقس باب 11 آیت 27 تا 33)

بانسل کی ان آیات کی تشریح کرتے ہوئے پادری میتھیو لکھتے ہیں، یہاں ہم دیکھتے ہیں کہ یہودیوں کی صدر عدالت (سنهیڈرن) مسح سے اس کے اختیار کے بارے میں دریافت کرتی ہے یہ لوگ مسح کے پاس آئے جب وہ ہیکل میں پھر رہا تھا اور لوگوں کو تعلیم دے رہا تھا ہیکل کے صحن میں جمرے اس مقصد کیلئے بہت موزوں تھے یہ بلند مرتبت آدمی اس کے پاس آئے اور ایک لحاظ سے گویا عدالت کے کثہرے میں اسے مجرم نہہراتے ہوئے پوچھنے لگے تو ان کاموں کو کس اختیار سے کرتا ہے؟

ان کا مقصد تھا کہ اسے پھنسائیں اور پریشان کریں۔ اگر وہ لوگوں کے سامنے دکھادیں کہ اسے باضابطہ طور پر مقرر نہیں کیا گیا، باقاعدہ مخصوص نہیں کیا گیا تو وہ ان سے کہہ سکتیں گے کہ اس کی نہ سنائی کرو وہ ہٹ دھرمی سے اپنی بے اعتقادی پر قائم تھے اور یہ وار ان کی آخری پناہ گاہ تھی۔ انہوں نے تہیہ کر رکھا تھا کہ ہم اس کے اس رتبہ پر فائز ہونے اور اختیار میں کوئی نہ کوئی خامی اور غلطی ڈھونڈ کر رہیں گے۔ (تفیرالکتاب جلد سوم صفحہ 413)

مزید آگے لکھتے ہیں، مسیح نے ان کے مشکلرائے سوال کا جواب دینے سے انکار کر دیا اور اپنے آپ کو حق بجانب ٹھہرایا۔ میں بھی تم کو نہیں بتاتا کہ میں ان کاموں کو کس اختیار سے کرتا ہوں۔ (ایضاً صفحہ 414)

مس کیرن آرم اسٹرائل کے اصول کے مطابق حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے اگر کوئی آسمانی نشان (معجزہ) طلب کرے اور اگر آپ نہ دکھائیں، تب بھی آپ نبی رہیں گے۔ کسی سوال کا جواب نہ دیں تب بھی نبی رہیں گے۔ مگر وہ پیغمبر جو کفار کے بے ہودہ مطالبات کو پورانہ کرے اُس کو دائرہ پیغمبری سے خارج کر دیا جائے۔ یہ اصول مستشرقین نے کہاں سے لیا ہے؟

پادری میتھیو ایک اور جگہ رقم طراز ہیں، اس کے مخالف اس کے پاس آکھڑے ہوئے یہ لفظ صرف نہیں استعمال ہوئے ہیں اور ظاہر کرتے ہیں کہ وہ اس پر اچانک سوال کر کے اسے گھبرا دینا چاہتے تھے۔ ان کا خیال تھا کہ اس سوال سے وہ ڈر جائے گا۔ اس واقعہ سے ہم یہ باتیں سمجھتے ہیں۔ جوبات واضح اور صاف ہوتی ہے اس پر بھی بعض اوقات اعتراض کیا جاتا ہے، یہ کچھ عجیب نہیں۔ اعتراض کرنے والے وہ لوگ ہوتے ہیں جو آنکھیں بند رکھتے ہیں تاکہ نور کو نہ دیکھیں۔ مسیح کے معجزے بالکل واضح کرتے اور ثبوت دیتے تھے کہ وہ ان کاموں کو کس اختیار سے کرتا ہے۔ جو مسیح کے اختیار پر اعتراض کرتے ہیں ان کی بیوی قوفی سب آدمیوں پر ظاہر ہو جائے گی۔ (تفیرالکتاب جلد سوم صفحہ 624)

لوقا کی یہ روایت بھی ملاحظہ کجھے، اور لوگ کھڑے دیکھ رہے تھے اور سردار بھی جو ٹھٹھے مار مار کر کہتے تھے کہ اس نے اوروں کو بچایا، اگر یہ خدا کا مقبول المسیح ہے تو اپنے آپ کو بچائے اور سپاہیوں نے بھی اس پر ہنسی کی اور پاس جا کر اور اسے سر کر دے کر کہا اگر تو یہودیوں کا بادشاہ ہے تو اپنے آپ کو بچا۔ (لوقا باب 23 آیت 35 تا 37)

پادری میتھیو اس کے تحت لکھتا ہے، اس کی تحریر و تذمیل کی گئی، لوگ کھڑے دیکھ رہے تھے اور سردار بھی اس ہجوم میں کھڑے تھے اور ٹھنڈے مار مار کر کہتے تھے کہ اس نے اوروں کو بچایا۔ اپنے آپ کو بچائے۔ وہ اسے چیلنج کر رہے تھے کہ اپنے آپ کو صلیب سے بچائے جبکہ وہ صلیب کے وسیلہ سے اوروں کو بچا رہا تھا۔ اگر یہ خدا کا مجھ اور اس کا برگزیدہ ہے تو اپنے آپ کو بچائے۔ انہوں نے اس کا اور اس کے دکھوں کا تمثاشا بنایا اسی طرح سپاہیوں نے بھی ٹھٹھمارا اور کہا کہ اگر تو یہودیوں کا بادشاہ ہے تو اپنے آپ کو بچا۔ (تفہیر الکتاب جلد سوم صفحہ 646)

جواب دو قسم کا ہوتا ہے ایک توالزمی دوسرا جواب تحقیقی۔ اگرچہ الزامی جواب ہم کامل شرح و بسط سے دیدیا۔ جس کے بعد مفترض کو پوری طرح تسلی و تشغی ہو گئی ہو گئی لیکن ہم یہاں ان تمام مستشرقین، اور ان سے فیض یافتہ مسلمانوں کے درمیان گمراہ فرقوں کو بھی از روئے اسلام قرآنی دلیل پیش کرتے ہیں تاکہ جواب الزامی کے بعد جوابات تحقیقی بھی ہو جائیں۔

کفار نے پہلا مطالبہ یہ کیا۔

کفار کا پہلا مطالبہ:

### وقالوا لَنْ نُؤْمِنَ لَكُمْ حَتَّىٰ تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوعًا

اور کفار نے کہا کہ ہم ہرگز ایمان نہیں لائیں گے آپ پر جب تک آپ رواں نہ کروں ہمارے لئے زمین سے ایک چشمہ۔ یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا ایسا ممکن نہیں تھا؟ تھا اور ضرور تھا نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے پہلے حضرت موسیٰ علیہ السلام نے پانی کے چشمے بھائے۔ قرآن میں ہے:

### وَإِذْ أَسْتَسْقَى مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ فَقَلَنَا أَضْرَبَ الْحَجَرَ فَانفَجَرَتْ مِنْهُ الْأَنْتَاعَشْرَةُ عَيْنًا

اور یاد کرو جب پانی کی دعاماتگی موسیٰ نے اپنی قوم کیلئے تو ہم نے فرمایا ماروا پنا عصافلال چٹان پر تو فوراً بہہ نکلے اس چٹان سے بارہ چشمے۔ (پا۔ سورہ بقرہ آیت ۲۰)

جب موسیٰ علیہ السلام اپنی لاٹھی پتھر پر ماریں تو بارہ چشمے جاری ہو جائیں اور اگر سید المرسلین چاہیں تو کیا ایسا نہیں ہو سکتا؟ ہو سکتا تھا مگر کافروں کے مطالبے پر کیوں نہیں ہوا؟

اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کی سنت ہے کہ جب کوئی قوم مجھے طلب کرے اور ایمان نہ لائے تو اللہ تعالیٰ پھر عذاب نازل فرماتا ہے:

**وَمَا مَنَعَنَا إِنْ نَرْسِلُ بِالآيَاتِ إِلَّا أَنْ كَذَبُوا بِهَا الْأَوْلُونَ** (پ ۱۵۔ سورہ منی اسرائیل آیت ۵۹)

اور نہیں روکا ہمیں اس امر سے کہ ہم بھیجیں (کفار کی تجویز کردہ) نشانیاں مگر اس بات نے کہ جھٹلایا تھا ان نشانیوں کو پہلوں نے (اور وہ فوراً تباہ کر دیئے گئے تھے)۔

اور ایک جگہ ارشاد یوں فرمایا:

**وَلَنْ تَجَدْ لِسْنَةَ اللَّهِ تَبَدِيلًا** (پ ۲۲۔ سورہ الحزاب آیت ۶۲)

اور آپ سنتِ الہی میں ہرگز کوئی تغیر و تبدل نہ پائیں گے۔

یہ ایمان لا سکیں گے نہیں اور جب یہ ایمان نہیں لا سکیں گے تو اللہ تعالیٰ اپنا عذاب نازل فرمائے گا اور جب تک نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ان میں موجود ہیں تو عذاب آئے گا نہیں جیسا کہ ارشاد فرمایا:

**وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَعْذِبَهُمْ وَإِنْتَ فِيهِمْ** (سورہ انفال آیت ۳۳)

اور نہیں ہے اللہ تعالیٰ کی شان کہ عذاب دے انھیں حالانکہ آپ تشریف فرمائیں ان میں۔

عزیزانِ گرامی! کسی بھی قوم کا حال معلوم کر لجھئے، کسی بھی امت کی اجتماعی تاریخ کا مطالعہ کر لجھئے جب اس قوم نے، اس امت نے مجھے طلب کیا اور مجھے دیکھنے کے بعد ایمان نہیں لا کی اللہ تعالیٰ نے اس پر عذاب نازل فرمایا۔ اور یہاں تو کافر کہہ رہے ہیں اگر آپ ہمارے یہ پانچ مطالبات پورے کر دیں مگر ہم اتنے ڈھیٹ اور ہٹ دھرم ہیں تب بھی ایمان نہیں لا سکیں گے۔ پھر ایک چھٹا مطالبہ اور رکھا۔

تو اگر وہ مجھے دیکھ کر ایمان نہیں لاتے تو پھر عذاب نازل ہوتا۔ اور جب عذاب نازل ہوتا تو اس آیت کے بارے میں مستشرقین ڈھنڈو را پیٹتے کہ دیکھئے جناب عذاب نہ آنے کا وعدہ قرآن 'وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَعْذِبَهُمْ وَإِنْتَ فِيهِمْ' اور اللہ کی شان نہیں کہ اللہ ان کو عذاب دے حالانکہ آپ تشریف فرمائیں ان میں) نے خود کیا تھا اور عذاب آگیا۔

اور کچھ اس طرح ہرزہ سرائی کرتے کہ جناب قرآن تو کہتا ہے: **وَمَا أَرْسَلْنَاكَ الْأَرْحَمَةَ لِلْعَالَمِينَ** (پ ۷۔ سورہ النبیلہ آیت ۷۔ ۱۰) اور نہیں بھیجا ہم نے آپ کو مگر عالمین کیلئے رحمت بنائی۔ اگر عذاب آجائتا تو مستشرقین کہتے کہ لجھئے رحمت بھی ہیں عالمین کیلئے اور عذاب بھی آیا۔ اور جہاں چشمے جاری کرنے کے بعد انکار نہیں تھا وہاں پیغمبر اسلام نے چشمے بھی جاری کیے اور یہ آپ کا عالی شان مجھے ہے کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی الگیوں سے چشمے جاری کئے۔

مواہبِ لدنیہ میں ہے، حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ آپ فرماتے ہیں کہ میں نے نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو دیکھا نمازِ عصر کا وقت ہو چکا تھا اور لوگ وضو کیلئے پانی تلاش کر رہے تھے لیکن ان کو پانی نہیں ملتا تھا۔ رسولِ اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس پانی لا یا گیا تو آپ نے اپنا دستِ مبارک اس برتن میں رکھا اور صحابہ کرام کو وضو کرنے کا حکم دیا حتیٰ کہ ان میں سے آخری آدمی نے وضو کر لیا۔

صحیح بخاری میں ہے کہ وہ اسی افراد تھے اور انہی کے الفاظ ہیں کہ آپ کی مبارک انگلیوں کے درمیان اور کناروں سے پانی نکلنے لگا حتیٰ کہ سب لوگوں نے وضو کر لیا۔ راوی فرماتے ہیں، ہم نے حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے پوچھا، تم کتنے لوگ تھے؟ فرمایا ہم تین سو تھے۔ (مواہب اللدنیہ از علامہ قطلانی جلد دوم صفحہ 300 مترجم مولانا علامہ محمد صدیق ہزاروی، حوالہ بخاری و مسلم مطبوعہ فرید بکشال لاہور)

غزوہِ تبوک سے واپسی پر بھی آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے یہ مججزہ منقول ہے۔ حضرت انس فرماتے ہیں، میں غزوہِ تبوک میں رسولِ اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پیچھے سوار تھا تو مسلمانوں نے عرض کیا یا رسول اللہ! ہمارے جانور اور اونٹ پیاسے ہو گئے ہیں۔ آپ نے فرمایا کیا کچھ بچا ہوا پانی ہے؟ تو ایک شخص مشکنیزے میں کچھ پانی لا لیا۔ آپ نے فرمایا پیالہ لہاؤ پھر اس میں پانی ڈال کر اپنی ہتھیلی پانی میں رکھ دی۔ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں، میں نے دیکھا کہ آپ کی انگلیوں کے درمیان سے چشمے جاری ہو گئے۔ فرماتے ہیں ہم نے اپنے اونٹوں اور دوسرے جانوروں کو پانی پلایا اور جمع بھی کیا۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا تمہیں کافی ہے؟ انہوں نے عرض کیا جی ہاں کافی ہے اے اللہ کے نبی! پس آپ نے اپنا ہاتھ اٹھایا تو پانی بھی ختم ہو گیا۔ (ایضاً صفحہ 301، بحوالہ بخاری و مسلم)

کسی عاشقِ صادق نے اس حدیث کا ترجمہ شعر میں اس طرح کیا۔

انگلیاں ہیں فیض پر، ٹوٹے ہیں پیاسے جھوم کر  
ندیاں پنجابِ رحمت کی ہیں جاری و اہ و اہ

اور۔

پنجہ مہر عرب ہے جس سے دریا بہہ گئے  
چشمہ خور شید میں تو نام کو بھی نہ نہیں

مناظر اسلام علامہ محمد عمر اچھروی لکھتے ہیں، مومنین تو آپ پر ایمان لانے والے تھے اسلئے آپ نے ان کے واسطے پانی اپنے دست پاک سے جاری کر کے دکھادیا اور کفار کو مل کنت الابشر ارسولا سے مال دیا۔ (مقیاس نبوۃ جلد اول صفحہ 81 از مولانا محمد عمر اچھروی مطبوعہ مقیاس پبلیشورز)

کفارِ مکہ کا دوسرا مطالبہ:

**او تكون لک جنة من تخیل و عنب فتفجر الانهار خللها تفجیرا**

یا (اگر کرتیاں) ہو جائے آپ کیلئے ایک باغِ بھجوروں اور انگوروں کا۔

پھر آپ جاری کر دیں ندیاں جو اس باغ میں بہہ رہی ہوں۔

کفارِ مکہ نے دوسرا مطالبہ یہ کیا کہ آپ کا ایک باغ ہو بھجوروں اور انگوروں کا اور ان کے درمیان نہریں بھی ہوں جن کے درمیان ہر وقت پانی بھی ہو۔

اللہ رب العزت ان کے اس مطالبے پر ارشاد فرماتا ہے:

**تبارک الذی ان شاء جعل لک خیرا من ذلک جنات تجري من تحتها الانهار ويجعل لک قصورا**

بڑی (خیر) برکت والا ہے اللہ تعالیٰ جو اگر چاہے تو بنادے آپ کیلئے بہتر اس سے (یعنی ایسے) باغات روایاں ہوں

جن کے نیچے نہریں اور بنادے آپ کیلئے بڑے بڑے محلات۔ (پ ۱۸۔ سورہ فرقان آیت ۱۰)

اور اہل علم پر حضرت سلمان فارسی کی آزادی کی قیمت جو تین سو درخت لگانے تھے ایک ہی دن میں اور چالیس اوپریہ سونے کی شرط پوشیدہ نہیں۔

اب اگر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کافروں کا یہ مطالبہ اس وقت پورا کر دیتے تو کیا ہوتا۔ کافر کیا کہتے۔

### **ولن نومن**

ہم ہرگز آپ پر ایمان نہیں لائیں گے۔

اور جب ایمان نہیں لاتے تو سُت اللہ کیا ہے:

**و ما منعنا ان نرسل بالآيات الا ان كذب بها الاولون** (سورہ بنی اسرائیل آیت ۵۹)

اور نہیں روکا ہمیں اس امر سے کہ ہم بھیجیں (کفار کی تجویز کردہ) نشانیاں مگر اس بات نے کہ

جھٹلایا تھا ان نشانیوں کو پہلوں نے (اور وہ فوراً تباہ کر دیئے گئے تھے)۔

اب اگر وہ ایمان نہیں لاتے جیسا کہ وہ خود کہہ رہے ہیں کہ ہم ایمان نہیں لائیں گے تو پھر عذاب آتا اور اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا۔

**وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَعْذِبَهُمْ وَإِنْتَ فِيهِمْ** (سورہ انفال آیت ۳۳)

اور نہیں ہے اللہ تعالیٰ کی شان کہ عذاب دے انھیں حالانکہ آپ تشریف فرمائیں ان میں۔

تیرامطالہ:

**وَتَسَقَّطُ السَّمَاءُ كَمَا زَعَمْتُ عَلَيْنَا كَسْفًا**

یا آپ گر ادیں آسمان کو جیسے آپ کا خیال ہے ہم پر مکڑے مکڑے کر کے۔

کفار نے تیرامطالہ یہ کیا کہ آپ ہم پر آسمان کا مکڑا اگر ادیجئے۔

عزیزانِ گرامی! کیا حضرت شعیب علیہ السلام کی امت پر آسمان سے مکڑا نہیں گرا تھا۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

**فَاسْقَطْتُ عَلَيْنَا كَسْفًا مِنَ السَّمَاءِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ۔ قَالَ رَبُّنَا أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ**

**فَكَذَبُوهُ فَأَخْذَنَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الظِّلَّةِ إِنَّهُ كَانَ عَذَابُ يَوْمِ عَظِيمٍ** (سورہ اشعراء آیت ۱۸۷ تا ۱۸۹)

لواب گراؤ ہم پر آسمان کا کوئی مکڑا اگر تم راست بازوں میں سے ہو۔ آپ نے فرمایا میرارت خوب جانتا ہے جو تم کر رہے ہو سوانحوں نے جھٹلا یا شعیب کو تو کپڑا لیا انھیں چھتری والے دن کے عذاب نے بے شک یہ بڑے دن کا عذاب تھا۔

کفار کے مطالبے پر آسمان سے مکڑا تو گر جاتا مگر کیا یہ ایمان لاتے نہیں۔ خود کہہ رہے ہیں:

**وَلَنْ نُوْمَنْ**

ہم ہرگز آپ پر ایمان نہیں لائیں گے۔

پھر جب مجزہ دیکھ کر ایمان نہیں لائیں گے تو عذاب آئے گا اور اللہ تعالیٰ فرماتا:

**وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَعْذِبَهُمْ وَإِنْتَ فِيهِمْ** (سورہ انفال۔ آیت ۳۳)

اور نہیں ہے اللہ تعالیٰ کی شان کہ عذاب دے انھیں حالانکہ آپ تشریف فرمائیں ان میں۔

خود اللہ العزت ارشاد فرماتا ہے:

**إِنْ نَشَانِخْسَفَ بِهِمُ الْأَرْضُ أَوْ نَسْقَطَ عَلَيْهِمْ كَسْفًا مِنَ السَّمَاءِ** (سورہ سبا۔ آیت ۹)

اگر ہم چاہیں تو دھنیادیں انہیں زمین میں یا گراؤں ان پر چند مکڑے آسمان سے۔

اب اگر نکڑا اگر بھی جائے تب بھی یہ ایمان نہیں لائیں گے۔ اللہ رب العزت عالم الغیب والشهادۃ ہے وہ جانتا ہے کہ یہ ایمان لائیں گے یا نہیں، اسی لئے ارشاد فرمایا:

وَان يروا كسفًا من السماء ساقطًا يقولوا سحاب مركوم

فذرهم حتى يلاقوا يومهم الذي فيه يصعقون (سورة الطور۔ آیت ۳۴، ۳۵)

اور اگر وہ دیکھ لیں آسمان کے کسی نکڑے کو گرتا ہو تو یہ (احمق) کہیں گے یہ توبادل ہے تھہ در تھہ پس انہیں (یونہی) چھوڑ دیجئے یہاں تک کہ وہ اپنے اُس دن کو پالیں جس میں وہ غش کھا کر گرفتاریں گے۔

چوتھا مطالبہ:

اوْتَاتِي بِاللّٰهِ وَالملَكَةِ قَبِيلًا

یا آپ اللہ تعالیٰ کو اور فرشتوں کو (بے نقاب کر کے) ہمارے سامنے لے آئیں۔

کفار نے چوتھا مطالبہ یہ کیا کہ اللہ اور فرشتوں کو سامنے لے آؤ۔ ایسا ہی مطالبہ یہودیوں نے حضرت موسیٰ علیہ السلام سے کیا تھا جیسے قرآن نے یوں بیان فرمایا:

فَقَالُوا ارنا اللّٰهُ جهْرَةً فَاخْذُتُمُ الصاعِقَةَ بِظُلْمِهِم (سورة النساء۔ آیت ۱۵۳)

انہوں نے کہا تھا (اے موسیٰ) دکھاؤ ہمیں اللہ کھلم کھلا تو کچڑا تھا انہیں بھلی کی کڑک نے بسبب اُن کے ظلم کے۔

اور دوسرا جگہ اُن کے مطالبے کو یوں بیان فرمایا:

وَإذْ قَلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نُوْمَنْ لَكَ حَتَّى نَرَى اللّٰهُ جَهْرَةً فَاخْذُتُمُ الصاعِقَةَ وَأَنْتُمْ تَنْظَرُونَ  
اور یاد کرو جب تم نے کہا تھا اے موسیٰ ہم ہرگز ایمان نہیں لائیں گے تجوہ پر جب تک ہم نہ دیکھ لیں اللہ کو ظاہر پس (اس گستاخی پر) آلیا تم کو بھلی کی کڑک نے اور تم دیکھ رہے تھے۔ (سورة بقرہ۔ آیت ۵۵)

جب اس مطالبے کے نتیجے میں بنی اسرائیل کو ایک کڑک نے آلیا تو ان کا انجمام اس سے مختلف تو ہو گا نہیں، اس لئے ان کا یہ مطالبہ بھی کٹ جائی ہے۔

پانچوواں مطالبہ:

اوْيَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِنْ زَخْرَفٍ

یا (تعمیر) ہو جائے آپ کیلئے ایک گھر سونے کا۔

پانچواں مطالبہ یہ کیا کہ اپنے لئے ہی سہی ایک سونے کا محل بنوالیں۔ کفار سونے کے مکان کو نبوت کا معیار سمجھ رہے تھے۔ ان کے اس مطالبے کے جواب میں فرمایا:

و لولا ان يكُون النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَجَعَلْنَا لَمَنْ يَكْفُرُ بِالرَّحْمَنِ لِبَيْوَتَهُمْ سَقَاءً مِنْ فَضْلِهِ  
وَمَعَاجِزٍ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ - وَلِبَيْوَتِهِمْ أَبْوَابًا وَسَرَراً عَلَيْهَا يَتَكَوَّنُ - وَزَخْرَفًا وَانْ كُلُّ ذَلِكَ لِمَاتَاعٍ  
**الحياة الدنيا والآخرة عند رب المتقين** (سورة الزخرف۔ آیت ۳۵۲۳۳)

اور اگر یہ خیال نہ ہوتا کہ سب لوگ ایک امت بن جائیں گے تو ہم بنادیتے ان کیلئے جو انکار کرتے ہیں رحمن کا، ان کے مکانوں کیلئے چھتیں چاندی کی اور سیڑھیاں جن پر وہ چڑھتے ہیں (وہ بھی چاندی کی) اور ان کے گھروں کے دروازے بھی چاندی کے اور وہ تخت جن پر وہ نکیہ لگاتے ہیں وہ بھی چاندی اور سونے کے اور یہ سب (سنہری روپیلی) چیزیں دنیوی زندگی کا سامان ہے اور آخرت (کی عزت و کامیابی) آپ کے رب کے نزدیک پرہیز گاروں کیلئے ہے۔  
سوتا یا چاندی، سچائی کا معیار نہیں اگر اللہ تعالیٰ ان کافروں کے سونے چاندی کے مکانات بنادے تو کیا یہ نبی بن جائیں گے، یہ تو نبوت کیلئے کوئی معیار نہیں۔ اور اگر ہم اپنے نبی کیلئے بنادیں تو تم ایمان نہیں لاوے گے اور جب تم ایمان نہیں لاوے گے تو عذاب آئے گا۔ اور اللہ کی یہ شان نہیں کہ وہ عذاب دے جب آپ ان میں موجود ہوں۔

چھٹا مطالبہ:

### اوْ تَرْقَى فِي السَّمَاءِ

يَا آپَ آسَانَ پَرْ چَرْحَهْ جَائِیں۔

چھٹا مطالبہ یہ کیا کہ آپ آسان پر چڑھ جائیں اور ایک کتاب اُتار لائیں ہم پر جسے ہم پڑھیں۔  
کفار نے یہ آخری مطالبہ کیا۔ کیا اس کے بعد یہ ایمان لے آتے؟

اللَّهُ تَعَالَى عَالَمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ وَهُوَ جَانِتَاهُ كَہ یہ ایمان نہیں لائیں گے ارشاد فرمایا:

وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ السَّمَاءِ فَظَلُّوْا فِيهِ يَعْرِجُونَ - لَقَالُوا إِنَّمَا سَكَرْتَ ابْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ

اور ہم کھول بھی دیتے ان پر دروازہ آسان سے اور وہ سارا دن اس میں سے اوپر چڑھتے رہتے پھر بھی وہ یہی کہتے کہ ہماری تو نظریں بند کر دی گئی ہیں بلکہ ہم ایسی قوم ہیں جن پر جادو کر دیا گیا ہے۔ (سورہ الججر۔ آیت ۱۵، ۱۷)

یہ آیت بتاری ہے کہ اللہ تعالیٰ اس پر قادر ہے کہ وہ کافروں کیلئے آسان کے دروازے کھول دے یہ آسان پر چڑھ جائیں مگر یہ بے ایمان، ایمان نہیں لائیں گے۔

ایک اور کتاب کے مطالبہ پر فرمایا:

وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَابًا فِي قُرْطَاسٍ فَلَمْ سُوهْ بِاِيْدِيهِمْ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا سُحْرٌ مِّنْ

او راگر ہم اتارتے آپ پر کتاب (لکھی ہوئی) کاغذ پر اور وہ چھو بھی لیتے اس کو اپنے ہاتھوں سے  
تب بھی کہتے جنہوں نے کفر اختیار کیا ہے کہ نہیں ہے یہ مگر جادو کھلا ہوا۔ (سورہ الانعام۔ آیت ۷)

وَلَنْ تَجِدْ لِسَنَةَ اللَّهِ تَبْدِيلًا (سورہ احزاب۔ آیت 62)

اور آپ سُنَّتُ اللَّهِ میں ہرگز کوئی تغیر و تبدل نہ پائیں گے۔

قانون خداوندی ہے کہ جب کسی قوم پر عذاب آیا تو عذاب سے قبل اس قوم کے پیغمبر کو اس قوم سے نکال لیا  
اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم عالمی پیغمبر ہیں جیسا کہ قرآن میں ہے:

وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ (سورہ النبیاء۔ آیت ۱۰)

اور نہیں بھیجا ہم نے آپ کو مگر تمام جہانوں کیلئے رحمت بناتے۔

اور سورہ اعراف میں فرمایا:

قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ يَكُونُ لِّلْعَالَمِينَ جَمِيعًا (سورہ اعراف۔ آیت ۱۵۸)

آپ فرمائیے اے لوگو! بے شک میں اللہ کا رسول ہوں تم سب کی طرف۔

سورہ فرقان میں یوں ارشاد فرمایا:

تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِّلْعَالَمِينَ نَذِيرًا (سورہ فرقان۔ آیت ۱)

بڑی (خیر و) برکت والا ہے وہ جس نے اتارتا ہے الفرقان اپنے (محبوب) بندہ پر  
تاکہ وہ بن جائے سارے جہان والوں کو (غضبِ اللہ سے) ڈرانے والا۔

اب پیغمبر اسلام چونکہ قومی پیغمبر نہیں ہیں بلکہ عالمی پیغمبر ہیں اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو عالم سے نکالانہ جائے گا  
اور نہ عذاب آئے گا۔

لہذا اللہ کی مشیت میں جن کا ایمان نہ تھا اللہ نے فرمایا: هل كنْتَ إِلَّا بَشَرًا رَسُولاً كَمَهْ كَرْثَالِ دِيْجِيْه۔

اللہ تعالیٰ جانتا ہے کہ کون ایمان لائے گا اور کون نہیں اور ایمان نہیں لائے تو عذاب آئے گا۔

اور یہ تو نبی رحمت ہیں۔ یہ عالمیں کیلئے سراپا محبت، پیار، برکت، رحمت ہیں۔ یہ کیسے چاہتے کہ ان کی ہٹ دھرمی کی  
وجہ سے ان پر عذاب نازل ہو۔

لکھتی ہیں:

کیرن آر مسٹر انگ وحی کے بارے میں ٹکوک و شبہات پیدا کرنے کیلئے ایک نیانداز اختیار کرتے ہوئے

Muhammad's horizons were beginning to expand. He had been certain that he had been send simply as a "Warner" to his own tribe and that 'Islam was only for the people of Mecca. But now he was beginning to look further afield to the people of the Book, who had received earlier revelations. Despite confidence that this gave him, he was now deserte. (Muhammad P# 92, 93)

حضرت محمد کے فکری افق و سعت اختیار کرنے لگے۔ آپ کو یقین تھا کہ مخفی اپنے قبلے کیلئے نذیر (خبردار کرنے والا) بننا کر بھیجے گئے ہیں اور یہ کہ آپ صرف اہل مکہ کیلئے پیغمبر ہیں لیکن اب آپ اہل الکتاب کی طرف بھی دیکھنے لگے جو سابقہ الہامی کتابوں کو مانتے تھے اس خیال سے ملنے والے اعتماد کے باوجود آپ بے چین رہے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 66)

مس کیرن کیونکہ نہ رہ چکی ہیں اور عیسائیت کی تبلیغ کے باوجود اسلام کا راستہ نہ روک سکیں اور مستشر قین، مبشرین وغیرہ تمام مشتری ادارے اپنے تمام ترو سائل کے باوجود ایسی تبلیغ نہیں کر پا رہے ہیں جس سے عیسائیت پھیلے لہذا انہوں نے کسی اندر کے بعض وحدت کی وجہ سے کہ اسلام وسائل نہ ہونے کے باوجود عہدہ رسالت سے لے کر آج تک پھیلتا ہی چلا جا رہا ہے، اس کی راہ میں ہزار رکاؤں کے باوجود تیزی سے اس کی مقبولیت میں اضافہ ہو رہا ہے۔ اس پر ان کے قلم نے چنی و پکار مجادی۔

پیغمبر اسلام صرف کسی قوم کے نبی نہیں۔ کسی قبلے کے نبی ہیں بلکہ وہ تمام قوموں کے نبی ہیں، تمام جہانوں کیلئے نبی بننا کر بھیجے گئے۔

عالمی پیغمبر جو تمام کائنات کیلئے پیغمبر بننا کر بھیجے گئے۔

جیسا کہ قرآن کریم ارشاد فرماتا ہے:

**وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رحمةً لِّلْعَالَمِينَ** (سورہ النبیاء۔ آیت ۷۰)

اور نہیں بھیجا ہم نے آپ کو مگر تمام جہانوں کیلئے رحمت بننا کر۔

اور سورہ اعراف میں فرمایا:

**قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا** (سورہ اعراف۔ آیت ۱۵۸)

آپ فرمائیے اے لوگو! بے شک میں اللہ کا رسول ہوں تم سب کی طرف۔

سورہ فرقان میں یوں ارشاد فرمایا۔

**تبارک الذى نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرا** (سورہ فرقان۔ آیت ۱)

بڑی (خیر) برکت والا ہے وہ جس نے اُتارا ہے الفرقان اپنے (محبوب) بندہ پر  
تاکہ وہ بن جائے سارے جہان والوں کو (غصب الہی سے) ٹورانے والا۔

اور سورہ النعام میں یوں فرمایا:

**وأوحى إلى هذا القرآن لانذركم به ومن بلغ** (سورہ النعام۔ آیت ۱۹)

اور وحی کیا گیا ہے میری طرف یہ قرآن تاکہ میں ڈراؤں تمہیں اس کے ساتھ اور (ڈراؤں) اسے جس تک یہ پہنچے۔

سورہ سبا میں ارشاد فرمایا:

**و ما أرسلناك إلا كافلة للناس بشيراً و نذيراً ولكن أكثر الناس لا يعلمون** (سورہ سبا۔ آیت ۲۸)

اور نہیں بھیجا ہم نے آپ کو مگر تمام انسانوں کی طرف بشیر اور نذیر بنائے لیکن (اس حقیقت کو) اکثر لوگ نہیں جانتے۔

بخاری شریف میں یہ حدیث درج ہے:

**ان نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سجدہ بالنجم و سجدهم علیہ المُسْلِمُونَ وَ الْمُشْرِكُونَ وَ الْجَنُّ وَ الْأَنْسَ**

کہ نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے سورہ والنجم کی آیت سجدہ پر سجدہ کیا تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ مسلمانوں، مشرکوں، جن و انس سب نے سجدہ کیا۔

اس حدیث میں جس واقعہ کا ذکر ہے اس کو مهاجرین جبشہ کی مکہ والہی کے ساتھ منتقل کر کے ایک افسانہ گھڑا گیا ہے کہ شیطان نے دورانِ تلاوت ایسے الفاظ (نحوہ باللہ) حضور کی زبان سے نکلوادیئے جن میں بتوں کی تعریف تھی اور ان کی شفاعت کے عقیدے کو تسلیم کیا گیا تھا۔ جب کفار نے دیکھا کہ اب حضور کے روئے میں تبدیلی آگئی ہے تو وہ اس پر خوش ہوئے انہوں نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ مل کر سجدہ کیا۔ اس خبر کو عن کر مهاجرین جبشہ والپس آگئے۔ جب حضرت جبرئیل امین نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو شیطان کی اس کارروائی سے آگاہ کیا تو آپ کو بہت رنج ہوا جس پر اللہ تعالیٰ نے آپ کو تسلی دی اور سورہ حج کی آیت ۵۲ نازل فرمائی کہ یہ شیطان اس طرح کی کارروائی کر جاتا ہے، اس سے پہلے رسولوں کے ساتھ بھی ایسا ہی ہوا ہے لیکن اس کی چال کامیاب نہیں ہوتی۔ اس واقعے کے مردود ہونے میں کوئی نیک و شبہ نہیں مگر کیونکہ یہ واقعہ مفسرین نے نقل کر دیا اور مسلمانوں کی تصانیف میں جگہ پا گیا۔

یہ کسی اسلام دشمن نے بڑی مکاری سے اسلام پر وار کیا ہے اور یہ تحریر ان کتب میں ملتی ہیں جن کو ملتِ اسلامیہ میں بڑی قدر کی نگاہ سے دیکھا جاتا ہے۔ مستشرقین مکاریوں کی طرح بوسوگفتختے پھرتے ہیں تاکہ وہ ایسی روایات و من گھڑت واقعات کو اساس بنائے اسلام پر رکیک حملے کر سکیں۔

کیرن آر مسٹر انگ نے بھی اس واقعہ کو اپنے لئے مالِ غنیمت سمجھ کر قبول کیا اور اپنی کتاب میں اس کو بار و د کے طور پر استعمال کیا۔

کیرن آر مسٹر انگ اس واقعہ کو بیان کرنے سے پہلے ایک ڈرامائی تجھیں اپناتی ہیں لکھتی ہیں:

that in his desire to avoid an irrevocable breach with the quraysh, Muhammad sat down by himself ,wishing that nothing be revealed to him that would drive them away. (Muhammad P# 69)

قریش کے ساتھ ایک ناقابلٰ تنیخ قطع تعلق سے گریز کرنے کی خاطر حضرت محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) اکیلے بیٹھے گئے اور خواہش کی کہ آپ پر کوئی ایسی وحی نازل نہ ہو جو انہیں دور کر دے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 47)

پھر مزید آگے پورا واقعہ لکھتی ہیں کہ

One day, Tabari continues, Muhammad was sitting beside the kabah with some of elders, reciting a new surah, in which Allah tried to reassure his critics: Muhammad had not intended to cause all this trouble, the divine voice insisted; he was not deluded inspired by a jinni; he had experienced a true vision of the divine and of the divine and was simply telling his people what he had seen and heard. But then, to his surprise, Muhammad found himself chanting some verses about the three 'daughters of God': 'Have you, then ever considered what you are worshipping in Al-lat and Al-uzza, as well as Manat, the third, the other ?

Immediately the Quraysh sat up and listened intently. The loved goddesses who mediated with Allah on their behalf. 'These are the exalted gharaniq. 'Muhammad continued, 'whose intercession is approved .

Tabari claims that these words were put his lips by the shaytan ('tempter'). This is very alarming notion to Christian, who regard Satan as a figure of monstrous evil. The Quran is certainly familiar with the story of the fallen angel who defied God: it calls him Iblis (a contraction of the Greek diabolos : 'devil'). But the shaytan who inspired this gracious compliment to the goddesses was far less threatening creature. Shaytan were simply a species of jinni; they were "tempters" who suggested the empty, facile, and self-indulgent yearnings that deflected humans from the right path. Like all jinn, the shaytan were ubiquitous, mischievous, but not on a par with the devil. Muhammad had been longing for a peace with the Quraysh; he knew how devoted they were to goddesses and many have thought that if he could find a way of incorporating the gharaniq into his religion, they might look more kindly on his message. When he recited the rogue, verses, it was his own desire talking-not Allah-and the endorsement of the goddesses proved to be a mistake. Like any other Arab, he naturally attributed his error to a shaytan.

(Muhammad P# 69, 70, 71)

ایک روز آنحضرت کعبہ کے قریب کچھ بزرگوں کے ساتھ بیٹھے ایک نئی سورۃ پڑھ رہے تھے جس میں اللہ نے آپ پر تنقید کرنے والوں کو یقین دہانی کروائی تھی۔ حضرت محمد کا ارادہ انتشار پیدا کرنے کا نہیں تھا الوہی آواز نے اصرار کیا آپ خدا نخواستہ کسی سودا میں بتالا یا جن کے زیر اثر نہیں تھے۔ آپ نے الوہی ہستی کا ایک سچا تجربہ کیا تھا اور لوگوں کو اپنی دیکھی یا نئی ہوئی بات ہی بتا رہے تھے لیکن تب حیرت انگیز طور پر آپ کے منہ سے خدا کی تین بیٹیوں کے متعلق آیات جاری ہو گئیں۔ بھلاتم دیکھوتولات و عزیٰ کو اور منات تیسرے پچھلے کو؟ قریش فوراً انھوں کھڑے ہوئے اور غور سے سننے لگے وہ اپنے ایماء پر اللہ کے آگے سفارش کرنے والی دیویوں سے محبت کرتے تھے آنحضرت کی آواز دوبارہ آئی یہ رفع الشان غرائیق ہیں جن کی ثالثی منظور شدہ ہے۔

طبری کہتا ہے کہ شیطان نے آپ کے منہ سے یہ الفاظ ادا کروائے عیسائیوں کے ہاں یہ خیال بہت تشویش انگیز ہے جو شیطان کو مجسم شر مانتے ہیں۔ بلاشبہ قرآن تنزل یافہ فرشتے کی کہانی سے واقف ہے جس نے خدا کی حکم عدولی کی اس فرشتے کو ابلیس کہا گیا (یونانی زبان کے diabolos یعنی devil / شیطان سے ماخوذ لفظ) لیکن دیویوں کی تعریف میں یہ الفاظ ادا کروانے والا شیطان عیسائیوں کے شیطان کی نسبت کہیں کم خطرناک تھا۔ شیطان محض جنات کی ہی ایک قسم تھے وہ محض تحریص دلانے والے تھے جو انسانوں کو بہلا پھسلا کر درست راہ سے منحرف کر دیتے۔ جنات کی طرح شیطان بھی ہر جگہ موجود، بد خواہ اور خطرناک تھے لیکن عیسائیوں کے devil کے ہم سر نہیں۔ حضرت محمد قریش کے ساتھ اچھے تعلقات کے خواہاں تھے آپ کو معلوم تھا کہ وہ ان دیویوں سے کس قدر عقیدت رکھتے تھے چنانچہ (مصنفہ کی رائے میں) آپ نے غرائیق کو بھی اپنے مذہب میں شامل کرنے کا سوچا ہو گا تاکہ قریش آپ کی بات کو غور سے سن کریں۔ یہ آیات خدا کا کلام نہیں بلکہ آپ کی اپنی خواہش تھی۔ بہر حال دیویوں کی مدح سرائی ایک خطاثابت ہوئی۔ آپ نے اور بہت سے عربوں نے بھی اس خطاؤ شیطان کی کارستانی قرار دیا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 48,49)

مس کیرن تخلیل کی بنیاد پر یہ جملہ کہتی ہیں کہ

'These are the exalted gharaniq. 'Muhammad continued' ,whose intercession is approved. (Muhammad P# 70)

آنحضرت کی آواز دوبارہ آئی۔ یہ رفع الشان غرائیق ہیں جن کی ثالثی منظور شدہ ہے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 48)

اور آگے اپنے تخلیل کو یوں بیان کرتی ہیں:

Muhammad had been longing for a peace with the Quraysh; he knew how devoted they were to goddesses and many have thought that if he could find a way of incorporating the gharaniq into his religion, they might look more kindly on his message. (Muhammad P# 70)

حضرت محمد قریش کے ساتھ اچھے تعلقات کے خواہ تھے آپ کو معلوم تھا کہ وہ ان دیویوں سے کس قدر عقیدت رکھتے تھے۔ چنانچہ آپ نے غرائیق کو بھی اپنے مذہب میں شامل کرنے کا سوچا ہو گا تاکہ قریش آپ کی بات کو غور سے سنائیں۔ (پیغمبر امن، صفحہ 49)

پھر آگے یوں فیصلہ کرتی ہیں:

The endorsement of the goddesses proved to be a mistake like any other Arab; he naturally attributed his error to a shaytan. (Muhammad P# 70, 71)

بھر حال دیویوں کی مدح سراہی ایک خطہ ثابت ہوئی۔ آپ نے اور بہت سے عربوں نے بھی اس خطہ کو شیطان کی کارستانی قرار دیا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 49)

پھر ایک نیا پینتر ابد لتی ہیں اور اسلامی عقائد و نظریات کی فصیلوں پر اپنے تخلیل کی توپ سے یوں گولہ باری کرتی ہیں:

Muhammad had not implied that the three 'daughters of God' were on the same level as Allah. They were simply intermediaries, like the angels whose intercession is approved in the same surah.<sup>35</sup> Jews and Christians have always found such mediators compatible with their monotheism. The new verses seemed a truly propitious gesture and their effect on the Quraysh was electrifying. As soon as Muhammad had finished his recitation, he prostrated himself in prayer, and to his astonishment, the Qurayshian elders knelt down beside him, humbly pressing their foreheads to the ground. The news spread like wildfire through the city: 'Muhammad has spoken of our gods in splendid fashion! He alleged in what he recited that they are the exalted gharaniq whose intercession is approved!' <sup>36</sup> the crisis was over. The elders told Muhammad; 'We know that Allah kills and gives life, creates and preserves, but these our goddesses pray to Him for us, and since you have now permitted them to share divine honors with Him, we therefore desire to unite with you.'

But Muhammad was troubled. This was too easy. Were the Quraysh really going to amend their behavior, share their wealth with the poor, and be content to become the humble "slaves" of God? It did not seem likely. He was also disturbed by the jubiant words of the elders; he had certainly not meant to imply that the goddesses "shared divine honors" with Allah. While

everybody else was celebrating ,Muhammad went home, shut himself away, and meditated. That night Gabriel, the spirit of revelation, came to him; 'What have you done, Muhammad?' he asked'. You have recited to those people something I did not bring you from God have said what He did say to! Muhammad's Wish for a compromise had distorted the divine message. He was immediately contrite, but God consoled him with a new revelation. All the previous prophets had mad similar 'satanic' mistakes. (Muhammad P# 70, 71, 72)

آنحضرت نے یہ نہیں فرمایا تھا کہ اللہ کی تین بیٹیاں بھی اللہ کی ہم سر ہیں وہ محض وسیلہ تھیں بالکل ان فرشتوں کی طرح جن کی ثالثی کا ذکر اسی سورۃ میں آیا ہے۔ یہودیوں اور عیسائیوں نے اس قسم کے درمیانی وسیلوں کو ہمیشہ اپنی وحدانیت پرستی کے ساتھ مطابقت میں خیال کیا ہے۔ نئی آیات حقیقی معنوں میں نیک شکون ثابت ہو گئیں اور قریش میں جیسے ایک بھلی دوڑ گئی۔ آنحضرت نے آیات پڑھنے کے بعد سجدہ کیا اور یہ دیکھ کر حیران رہ گئے کہ قریش بھی آپ کے ساتھ سجدہ کر رہے تھے اپنی پیشانیوں کو عقیدت کیسا تھا زمین سے لگائے ہوئے۔ یہ خبر جنگل کی آگ کی طرح شہر میں پھیل گئی محمد نے ہمارے دیوتاؤں کی تعریف کی ہے! انہوں نے آیت کی تلاوت میں کہا ہے کہ رفع الشان غرائیق کی ثالثی منظور شدہ ہے۔ بحران ختم ہوا بزرگوں نے آنحضرت سے کہا ہم جانتے ہیں کہ اللہ مارتا اور پیدا کرتا، تخلیق کرتا اور قائم رکھتا ہے لیکن ہماری یہ دیویاں اس تک ہماری دعا ہمیں پہنچاتی ہیں اور چونکہ آپ نے انہیں الوہی تعظیم دی ہے، اس لئے ہم بھی آپ کے ساتھ ملنے کو تیار ہیں۔

لیکن آنحضرت نے حالات کو مشکل پایا۔ یہ بہت آسان تھا کیا قریش واقعی اپنے رویے میں تبدیلی لانے غریب کو اپنی دولت میں شریک کرنے اور اللہ کے عاجز غلام بن کر زندگی گزارنے پر آمادہ ہو گئے تھے؟ بظاہر تو ایسا نہیں لگتا تھا۔ آپ بزرگوں کی پوری سرست باتوں سے بھی پریشان ہوئے یقیناً آپ کا مقصد ان دیویوں کو اللہ کے ساتھ الوہی احترام میں شریک بنانا نہیں تھا۔ ہر کوئی خوشی منارہ تھا جب آپ گھر گئے خود کو کمرے میں بند کر لیا اور عبادت میں کھو گئے۔ اس رات فرشتہ جبرئیل آپ کے پاس تشریف لائے اور پوچھا اے محمد آپ نے یہ کیا کر دیا؟ اگر واقعی ایسا ہوا تھا تو مفاهمت کیلئے آپ کی خواہش الوہی پیغام کے عین مطابق نہیں تھی۔ خدا نے ایک نئی وحی کے ذریعہ ڈھارس بندھائی، تمام سابقہ پیغمبروں کو اس قسم کے حالات پیش آئے تھے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 49,50)

کیرن آرم اسٹر انگ اس پیرائے میں کتنے ہی اعتراض کر گئیں کہ وحی جو ہے وہ اللہ کی طرف سے نہیں ہوتی تھی بلکہ حضور کی یہ خواہش تھی کہ قریش سے مفہومت ہو جائے لہذا آپ نے یہ آیت پڑھ دی اور بتوں کو سجدہ کیا اور جب آپ کو اپنی غلطی کا احساس ہوا تو آپ کمرے میں بند ہو گئے۔

مستشر قین کی یہ کوشش ہوتی ہے کہ کوئی بھی بات ایسی ہو جس کا سر پیر ہو یا نہیں بس اسلام کے خلاف کچھ کہنے یا لکھنے کا موقع ملنا چاہئے۔ مستشر قین اسلام دہشمی میں اتنے اندھے ہو جاتے ہیں کہ انہیں اگر کہیں سے جھوٹی روایت نہ بھی ملے تو وہ کہیں نہ کہیں سے گزہ ضرور لیتے ہیں۔

اے منصب انصاف پر بیٹھنے والے دانشورو!

یہ طریقہ تحقیق ہے یا اندازِ تنقیص؟

کیا یہ روش درست ہے؟

کیا مستشر قین کے ان کرتوتوں کو تہذیب کہا جاسکتا ہے نہیں ہرگز نہیں!

ہر زہ سرائی اور کوئی بات جو سن لی نادان عورتوں کی طرح عام کرتے پھر ناؤں پر اپنے دل سے گھڑ کر کچھ مرچ مصالحہ لگاتا یہ تو چھوٹے محلے میں رہنے والی نادان عورتوں کا کام تو ہو سکتا ہے مگر اہل تحقیق کا یہ انداز نہیں ہوتا۔ اور مستشر قین جنہیں دعویٰ ہے کہ وہ علم کے شیدائی اور تحقیق کے شہسوار ہیں انہیں کیا یہ حرکتیں زیب دیتی ہیں کہ بغیر کسی تحقیق کے اس روایت کو نقل کریں، نہ صرف نقل بلکہ اس میں اپنی طرف سے مرچ مصالحہ بھی لگائیں۔

جشن پیر کرم شاہ الازہری صاحب نے اس مسئلہ پر ضیاء النبی جلد ششم کے آخر میں تفصیلی بحث کی ہے ہم اُن کے ہی مضمون کا خلاصہ یہاں پیش کرتے ہیں:-

چاہئے تو یہ تھا کہ اسلامی ادب اس قسم کی واهیات سے پاک ہوتا لیکن جب یہ روایت سیرت اور تفسیر کی بعض کتابوں میں راہ پا گئی ہیں تو اب اس کو نظر انداز کرنا ممکن نہیں ہے۔ اس لئے ہم اس افسانے کو مندرجہ ذیل زاویوں سے پرکھ کر اس کی حقیقت کو واضح کرنے کی کوشش کریں گے۔

ف: شیطان انسان کو گمراہ کرنے کیلئے کس قسم کی کارروائیاں کر سکتا ہے اور کون سے کام اس کیلئے ممکن نہیں ہیں؟

ف: کیا حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زبانِ پاک سے، بحیثیت رسول ان کلمات کا ادا ہونا ممکن ہے جو اس افسانے میں آپ کی طرف منسوب کئے گئے ہیں؟

ف: اس افسانے میں جن مختلف واقعات کو کہجا کیا گیا ہے، کیا ان کی تاریخی حیثیت اس بات کی اجازت دیتی ہے کہ انہیں ایک واقعہ کی مختلف کثریاں قرار دیا جاسکے؟

ف: اس افسانے کو جن ذرائع نے بیان کیا ہے، کیا ان میں اتنی جان ہے کہ ان گنت عقلی اور نقلي دلائل کے مقابلے میں ان پر اعتماد کیا جاسکے؟

فہ کیا روایت کے متن کی خامیاں اس بات کی اجازت دیتی ہیں کہ ان کی موجودگی میں اس روایت پر عقلائی اعتقاد کیا جاسکے؟

فہ علمائے ملتِ اسلامیہ کی اکثریت نے اس افسانے کے متعلق کس قسم کے خیالات کا اظہار کیا ہے؟  
دنیوی اور آخری زندگی میں انسانوں کی کامیابی کیلئے اللہ تعالیٰ نے ہر زمانے میں نبی اور رسول مبعوث فرمائے اور انہیں کتابوں اور صحیفوں کی شکل میں صابطہ ہائے حیات عطا فرمائے تاکہ انسان ان ضابطوں کے مطابق زندگی گزار کر رضاۓ خداوندی کی منزل تک پہنچ سکیں اور جنت جو آدمیت کا مستقر اصلی ہے، جہاں سے ان کے جدا علیٰ کو اغواۓ شیطانی کے سبب لکھنا پڑا تھا، اس کی ابدی بہاروں سے دوبارہ لطف اندوز ہو سکیں۔ لیکن شیطان جو حضرت آدم علیہ السلام کی وجہ سے راندہ درگاہ ہوا تھا اس نے قسم کھار کھی ہے کہ وہ نسل آدم کو اس جنت سے محروم رکھنے کیلئے ہر ممکن کوشش کرے گا جس سے آدم و حوتا کو نکلوانے کیلئے اس نے ایڑی چوٹی کا زور لگایا تھا۔

شیطان نے جب بارگاہ خداوندی سے اپنے ہمیشہ کیلئے دھنکارے جانے کا اعلان سنایا تو اس نے اللہ تعالیٰ سے قیامت تک کی مهلت مانگی جو اسے مل گئی۔ یہ مهلت ملنے کے بعد اس نے اپنے مستقبل کے منصوبوں کا بارگاہ خداوندی میں یوں علیٰ الاعلان اظہار کیا:-

**قال رب بما اغويتنى لازين لهم في الأرض ولا غونينهم اجمعين**

**الا عبادك منهم المخلصين** (سورہ الحجر۔ آیت ۳۹، ۴۰)

وہ بولاۓ رب! اس وجہ سے کہ تو نے مجھے بھٹکا دیا میں (برے کاموں کو) ضرور خوش نما بنادوں گا ان کیلئے زمین میں اور میں ضرور گمراہ کر دوں گا ان سب کو سوائے تیرے ان بندوں کے جنمیں ان میں سے چن لیا گیا ہے۔  
اللہ تعالیٰ نے شیطان کے اس گستاخانہ قول کا جواب ان الفاظ میں دیا:-

**قال هذا صراط على مستقيم۔ ان عبادی ليس لك عليهم سلطان الا من اتبعك من الغاوين**

فرمایا یہ سیدھا راستہ ہے جو میری طرف آتا ہے بے شک میرے بندوں پر تیر کوئی بس نہیں چلتا

مگر وہ جو تیر ہی پیر وی کرتے ہیں گمراہوں میں سے۔ (سورہ الحجر۔ آیت ۴۱، ۴۲)

پروردگارِ عالم نے اپنے بندوں کو شیطان کی مخالفانہ چالوں سے ہوشیار رہنے کی تاکید فرمائی اور انہیں حکم دیا:-  
یا بُنَى آدَمْ لَا يَفْتَنُكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبْوَيْكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ يَنْزَعُ عَنْهُمَا لِبَاسُهُمَا لِيَرْبِهِمَا سَوْءَ  
أَتَهُمَا إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلَهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أُولَيَاءَ لِلَّذِينَ لَا يَوْمَنُونَ

اے اولادِ آدم! نہ فتنہ میں مبتلا کر دے تمہیں شیطان جیسے نکالا اس نے تمہارے ماں باپ کو جنت سے (اور) اتر واڈیا  
ان سے ان کا بابس تاکہ دکھلا دے انہیں ان کے پردہ کی جگہیں بے شک دیکھتا ہے تمہیں وہ اور اس کا کنہہ جہاں سے تم  
نہیں دیکھتے ہو انہیں۔ بلاشبہ ہم نے بنادیا ہے شیطانوں کو دوست ان کا جواہیمان نہیں لاتے۔ (سورہ الاعراف۔ آیت ۲۷)

پیر صاحب لکھتے ہیں، جہاں تک ہدایت کی اس روشنی کا تعلق ہے جو اللہ تعالیٰ، انبیاء و رسول کے ذریعے اپنے بندوں  
کی ہدایت کیلئے نازل فرماتا ہے اس میں دخل اندازی کرنا یا اس کی روشنی کو دھندا کرنا قطعاً شیطان کے بس سے باہر ہے۔  
اللہ تعالیٰ نے ہدایت کی اس روشنی کو ہر قسم کے شک و شبے سے پاک رکھنے کیلئے خصوصی انتظام فرمایا ہے۔

قرآن حکیم ہمیں بتاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ جب اپنے رسولوں کو علوم غیریہ عطا فرمائے مبuous فرماتا ہے تو ان علوم  
وہ ہدایت کے اس سرچشمہ کی حفاظت اس طرح فرماتا ہے:-

**فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدِيهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصْدًا - لِيَعْلَمَ إِنْ قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالَاتِ**

**رِبِّهِمْ وَاحْاطَ بِمَا لَدِيهِمْ وَاحْصَى كُلَّ شَيْءٍ عَدْدًا** (سورہ جن۔ آیت ۲۷، ۲۸)

تو مقرر کر دیتا ہے اس رسول کے آگے اور اس کے پیچھے محافظ تاکہ وہ دیکھ لے کہ انہوں نے اپنے رب کے پیغامات  
پہنچا دیئے ہیں۔ (در حقیقت پہلے ہی) اللہ ان کے حالات کا احاطہ کئے ہوئے ہے اور ہر چیز کا اس نے شمار کر رکھا ہے۔

ہدایت ربیٰنی کی حفاظت کا یہ اہتمام اس وقت اور بھی سخت کر دیا گیا جب اللہ تعالیٰ کا آخری رسول، ہدایت کا آخری  
صحیفہ لے کر اس دنیا میں جلوہ گر ہوا۔ احادیث صحیحہ سے ثابت ہے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بعثت کے بعد آسمان پر  
پھرہ سخت کر دیا گیا۔ جنات پہلے تو کوئی نہ کوئی اسی جگہ تلاش کر لیتے تھے جہاں بیٹھ کر وہ آسمانوں پر ہونے والی گفتگوں سکتے  
لیکن اب ان کیلئے ایسا کرنا ممکن نہ رہا۔ اب جو نبی وہ آسمان کی طرف جانے کی کوشش کرتے تو شہابوں کا مینہ ان پر  
برنسے لگتا جس کے باعث ان کا اوپر جاتا بالکل ناممکن ہو گیا۔

قرآن حکیم نے بھی اس حقیقت کو جنوں کی زبانی ان الفاظ میں بیان فرمایا ہے:-

**وَإِنَا لَمَسْنَا السَّمَاءَ فَوَجَدْنَا بِاَمْلَئِهِ حِرْسًا شَدِيدًا وَشَهْبًا - وَإِنَا كَنَا نَقْعَدْ مِنْهَا**

**مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْنَا يَجِدُ لَهُ شَهَابًا رَصْدًا** (سورہ الجن آیت ۹، ۸)

اور سنو! ہم نے مٹوانا چاہا آسمان کو تو ہم نے اس کو سخت پھروں اور شہابوں سے بھرا ہوا پایا اور پہلے تو ہم بیٹھ جایا کرتے تھے اس کے بعض مقامات پر سننے کیلئے لیکن اب جو (جن) سننے کی کوشش کرے گا تو وہ پایگا اپنے لئے کسی شہاب کو انتظار میں۔ اس میں کوئی ٹک نہیں کہ آسمانوں کی حفاظت کا جو یہ اہتمام بلیغ فرمایا گیا اس کا مقصد صرف اور صرف یہی تھا کہ آسمانی ہدایت جو انسانوں کی خاطر نازل ہونے والی تھی وہ ہر قسم کی دخل اندازیوں سے محفوظ رہے۔ (ضیاء النبی جلد ششم

صفحہ 612, 613)

علامہ شریف الحق امجدی اپنی شرح میں قاضی عیاض کے حوالے سے فرماتے ہیں، امام قاضی عیاض اور علامہ عینی وغیرہ نے اس کی صحت کا شدودہ کے ساتھ انکار فرمایا اور اسے باطل محس قرار دیا اس لئے کہ اس پر اجماع ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے تبلیغ میں خطاو سہو بھی شرعاً محال ہے، چہ جائیکہ شیطان کی مداخلت۔ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے وعدۃ الہی ہے کہ وَاللَّهِ يَعْصُمُكَ مِنَ النَّاسِ تَوَهَّمْرِيَّ کیسے ممکن ہے کہ شیطان سے محفوظ نہ رکھے وہ بھی تبلیغ احکام میں۔ خود ارشاد فرمایا: وَلَكُنْ أَعُنَّنِي اللَّهُ عَلَيْهِ فَاسْلَمَ اللَّهُ نَهَى شَيْطَانَ كَمَا مَنَّى میری مدد فرمائی تو میں اس سے سلامت رہتا ہوں اور جب حدیث صحیح سے ثابت ہے کہ شیطان خواب میں بھی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شبیہ نہیں اختیار کر سکتا تو یہ کیسے ممکن ہے کہ بیداری میں وہ تلاوت و حجی کے وقت شیطان آپ کی آواز کے مثل آواز پیدا کر کے وحی میں خلط ملط کر سکے۔

**اقول:** اس قصے کی تغییط خود بعد کی آیتیں کر رہی ہیں، ارشاد ہے:-

الْكَمُ الذِّكْرُ وَلِهِ الْأَنْشِي - تلکَ ذَا قُسْمَةَ ضَيْزِي - إِنَّهِ الْأَسْمَاءَ سَمِيتَهُمْ بِهَا إِنْتَمْ  
وَآباؤكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ إِنْ يَتَبعُونَ إِلَّا الظُّنُونَ وَمَا تَهُوَ الْأَنْفُسُ  
وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْهَدِي (سورہ النجم آیت ۲۱-۲۳)

کیا تمہارے لئے بیٹا اور اللہ کیلئے صرف بیٹی یہ بہت ہی بھوتی تیزی تقسیم ہے یہ صرف چند نام ہیں جنہیں تم نے اور تمہارے باپ دادا نے رکھ لئے ہیں۔ اللہ نے ان کی کوئی سند نہیں اتنا تاری ہے یہ لوگ صرف گمان اور خواہشاتِ نفسانی کی پیروی کر رہے ہیں حالانکہ ان کے پاس ان کے رب کی طرف سے ہدایت آچکی ہے۔ (نزہۃ القاری فی شرح صحیح البخاری ج ۲ ص ۶۳۰)

قصہ غرائیق کے متعلق وہ تمام روایات جو خداوند کریم کے اس واضح اعلان سے متصادم ہیں، وہ زندیقوں کی اختراع ہیں۔

مَعِیْ لَا كَهْپَ بِحَارِي ہے گواہی تیری

خود کیرن آر مسٹر انگ اپنی کتاب Muhammad A Biography Of The Prophet میں اپنے  
اسی مفروضے کی حقیقت یوں بیان کرتی ہیں۔

مغرب میں بعض اسکارلوں (مستشر قین) نے یہ مفروضہ قائم کر لیا ہے کہ ان قرآنی آیات میں، جن میں اب  
نام نہاد 'شیطانی آیات' کے قصے کا ذکر کیا گیا ہے، ان سکارلوں کے بقول حضرت محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے عارضی طور  
پر کئی خداوں کو ماننے کی رعایت دے دی تھی۔ (Muhammad A Biography Of The Prophet از کیرن

آر مسٹر انگ صفحہ 154 مترجم نعیم اللہ ملک مطبوعہ ابوذر پبلی کیشنزلہور)

مطلوب ہوا کہ عارضی طور پر خدا ماننے کا مفروضہ مستشر قین نے خود ہی گھڑ لیا۔

مزید آگے لکھتی ہیں، یہاں پر ہمیں واضح کر دینا چاہئے کہ بیشتر مسلمان اس قصے کو وضی اور غیر مستند سمجھتے ہیں۔  
وہ اس جانب اشارہ کرتے ہیں کہ قرآن میں ایسے کسی واقعے کا واضح انداز میں کوئی تذکرہ نہیں کیا گیا اور نہ ہی حضرت محمد  
(صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی احادیث کے ان عظیم مجموعوں میں ایسا کوئی بیان موجود ہے جو نویں صدی میں بخاری اور مسلم نے  
مرتب کئے تھے۔ مسلمان ان روایات کو اس لئے مسترد نہیں کرتے کہ ان میں تنقید کا پہلو نکالتا ہے بلکہ اس کی وجہ یہ ہے  
کہ ان روایات کی کوئی معتبر سند موجود نہیں ہے۔ لیکن مغرب کے اسلام دشمنوں نے اس فرضی قصے سے ناجائز فائدہ  
اٹھاتے ہوئے حضور کی ہرزہ سرائی کی ہے۔ (ایضاً، صفحہ 155)

مزید آگے اس روایت کے کذب کو یوں آشکارا کرتی ہیں۔

لیکن یہ کہانی (قصہ غرائیق) دوسری روایات اور خود قرآن مجید سے متصادم ہے۔ (ایضاً، صفحہ 157)  
لپنی گزشتہ کتاب میں اس نہاد قصے کے پرچے اڑاتے ہوئے خود ہی تحریر کرتی ہیں۔

آگے چل کر ہم دیکھیں گے کہ قریش نے رسول کریم (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے ساتھ مفاہمت کیلئے حضور سے کہا  
کہ وہ دوسرے دیوتاؤں کے وجود سے انکار کئے بغیر ایک خدا کی پرستش کرنے کو تیار ہیں۔ قریش نے آنحضرت سے  
یہ بھی کہا کہ آپ صرف اللہ کی پوجا کریں اور وہ خدا کے ساتھ اپنے آبائی معبودوں کی بھی پرستش کریں گے۔  
لیکن حضرت محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے ایسا کرنے سے ہمیشہ انکار کیا۔ (ایضاً، صفحہ 160)

ہم کیرن کی ان عبارات کے بعد کیرن آر مسٹر انگ سے یہ سوال کرنے میں حق بجانب ہیں کہ کیا وجہ کہ 1990ء میں آپ نے جو کتاب تحریر کی اس میں جس بات کی نفی کی 8، 10 سال کے بعد انہی واقعات کو بنیاد بنا کر آپ نے پیغمبر اسلام کی شان میں ہرزہ سرائی شروع کر دی۔ اس کی وجہ سوائے اس کے کیا ہو سکتی ہے کیرن صاحبہ ا کہ آپ کے من میں چھپا ہوا تعصب و نفرت زیادہ دیر تک اندر نہ رہ سکا اور اپنے پیش روؤں کی طرح زبان و قلم سے بذیان لگنے لگا۔

احبابِ من! یہ کس طرح ممکن ہے کہ وہ ذاتِ پاک صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جنہوں نے توحید کے ذمکے بجائے جنہوں نے رب العالمین کی وحدانیت کی تعلیم دی اُن کی زبان سے یہ کلمات نکل جائیں۔ جنہوں نے اپنی جان کی پرواہ نہیں کی اور بتوں کی مخالفت کو اپنا شعار بنائے رکھا۔ جنہوں نے بچپن میں کبھی ان بتوں کو اچھی نگاہ سے نہ دیکھا۔

پیر کرم شاہ الازہری لکھتے ہیں، ۃ صہی غرائیق کے متعلق وہ تمام روایات جو خداوند کریم کے اس واضح اعلان سے متصادم ہیں، وہ زندیقوں کی اختراض ہیں اور جن مسلمان علماء نے ان کو اپنی تصانیف میں نقل کیا ہے اللہ تعالیٰ ان کی اس خطاب سے در گزر فرمائے۔ (ضیاء اللہی جلد ششم صفحہ 616)

احبابِ من! یہ کس طرح ممکن ہے کہ وہ ذاتِ پاک صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جنہوں نے توحید کے ذمکے بجائے، جنہوں نے رب العالمین کی وحدانیت کی تعلیم دی اُن کی زبان سے یہ کلمات نکل جائیں۔ جنہوں نے اپنی جان کی پرواہ نہیں کی اور بتوں کی مخالفت کو اپنا شعار بنائے رکھا۔ جنہوں نے بچپن میں کبھی ان بتوں کو اچھی نگاہ سے نہ دیکھا۔

جیش پیر کرم شاہ صاحب اسی حوالے سے لکھتے ہیں، جس ہستی نے مذہ میں آنکھ کھولی تھی جہاں بت پرستی اپنے عروج پر تھی لیکن اپنے گرد و پیش سے متاثر ہو کر اپنے بچپن میں بھی کبھی بتوں کو اچھی نظر سے نہ دیکھا تھا اس ہستی کے متعلق یہ مفروضہ کیسے صحیح ہو سکتا ہے کہ اس نے خدا کی طرف سے بت لکھنی کافر یہ عطا ہونے کے بعد بھی بتوں کی تعریف کی تھی۔ جس شخص کے شب و روز بتوں کی پرستش کے خلاف جدوجہد میں گزر رہے تھے اس کی زبان سے تو حالتِ خواب میں بھی یا حالتِ بیہوشی میں بھی اس قسم کے الفاظ کا نکل جانا علم نفیات کے اصولوں کے خلاف ہے کیونکہ عموماً حالتِ خواب میں بھی انسان کی زبان سے اسی قسم کے خیالات کا اظہار ہوتا ہے جو حالتِ بیداری میں اس کے اعصاب پر چھائے رہتے ہیں اس لئے ہمیں اس بات میں ذرہ برابر بھی نہیں ہے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی طرف اس قصے کا انتساب غلط ہے اور خدا کے حبیب کا دامن جو ماوتا باں سے بھی درخشنده تر ہے وہ اس وجہ سے مطلقاً پاک ہے۔ (ضیاء اللہی جلد ششم صفحہ 617)

پیر صاحب نے اس پر تفصیلاً بحث کی ہم اس کو یہیں اختتام پذیر کرتے ہیں۔ مزید تحقیق کیلئے تفسیر کا مطالعہ کیجئے۔

عزیزان گرای! ہم کیرن آرمسٹر انگ اور دیگر مستشر قین سے یہ پوچھنے میں حق بجانب ہیں کہ انہوں نے نسلی برتی کا جو مغربی اور استشراقی نظریہ گڑھا ہے جس کے مطابق مشرقی اقوام عقلی لحاظ سے کم تر ہیں اور ان کا ذہن تخلیقی قوتوں کے معاملے میں مغربی ذہن کا مقابلہ نہیں کر سکتا۔

پھر کرم شاہ الازہری نسلی برتی کے نظریے کے بارے میں لکھتے ہیں، مستشر قین کے علمی رعب کا ایک بہت بڑا سبب یہ ہے کہ انہوں نے کئی صدیاں مسلسل کوشش کی ہے کہ اہل مشرق خصوصاً مسلمان ان کی ہر قسم کی برتی کو تسلیم کر لیں۔ ان کوششوں میں ایک بہت بڑی کوشش اہل مغرب کی نسلی برتی کا نظریہ ہے۔ اس نظریے کو سب سے پہلے ایک فرانسیسی فلسفی 'اینان' نے پیش کیا۔ 'لیون جوتیہ' اور لابی (Lapie) نے اس نظریے کو پروان چڑھایا اور پھر مستشر قین اور استعماری طاقتوں نے اس نظریے کی اتنی تشبیر کی کہ یہ فرضی اور بے بنیاد نظریہ ایک ثابت شدہ حقیقت نظر آنے لگا۔

اس نظریے کی رو سے آریائی اقوام پیدائشی طور پر عقل و فہم اور نظم و ضبط کی صلاحیتوں کے لحاظ سے سامی اقوام سے اعلیٰ اور برتی ہیں۔ سامی اقوام جن میں مسلمان سرفہرست ہیں وہ پیدائشی طور پر آریائی نسل کے لوگوں کی نسبت کم تر ہیں۔ وہ نہ اپنے معاملات کو خود سمجھ سکتے ہیں اور نہ ہی اپنے مسائل کو خود حل کر سکتے ہیں۔ اہل مغرب نے مسلمانوں کے ساتھ اپنے علمی، سماجی اور نظریاتی اختلافات میں اس نظریے کو خوب استعمال کیا۔ جب مسلمانوں نے ان کے کسی نظریے یا اجتماعی قدر پر اعتراض کیا تو انہوں نے ایک سادہ ساجواب دے کر معاملہ ختم کر دیا کہ سامی نسل کے لوگ کم تر فہم و اور اک کے مالک ہیں۔ یہ ان اعلیٰ اقدار کو سمجھنے سے قاصر ہیں جن کو آریائی نسل کی اعلیٰ عقل و فہم نے جنم دیا ہے۔ یہ نظریہ اپنی موت آپ مر جاتا لیکن ممالک شرقیہ پر اہل مغرب کے استعاری غلبے نے اس نظریے کو تقویت بخشی۔ مغربی اقوام کو جب تسلط حاصل ہوا تو انہوں نے مغلوب اقوام کو یہ باور کرنے کی کوشش کی کہ مغربی تسلط سے پہلے مشرقی اقوام جس بد نظمی کا شکار تھیں اس کی وجہ صرف یہ تھی کہ مشرقی لوگ اپنی فطری کم فہمی اور عدم صلاحیت کی بنا پر اس قابل ہی نہ تھے کہ وہ اپنے سیاسی اور انتظامی معاملات کو خود کنٹرول کر سکتے۔ اہل مغرب مشرقی اقوام کو اس بد نظمی سے نجات دلانے کیلئے ان ممالک میں وادر ہوئے ہیں۔ ان کا مقصد صرف یہ ہے کہ مشرقی اقوام ان کی راہنمائی میں اس راستے پر گامزن ہوں جو انہیں ترقی کی منزل تک پہنچا سکے۔ (فیاء النبی جلد ششم صفحہ 290,291)

ملائیشیا کے سابق وزیر اعظم مہاتیر محمد اسی حوالے سے رقم طراز ہیں، ایشیا کے لوگوں کی خود اعتمادی ان سے چھپنے چکی تھی۔ جس کا ذمہ دار کئی دہائیوں بلکہ صدیوں پر محیط یورپ کا نوآبادیاتی نظام تھا جس نے ان سے اپنے ہیروں پر کھڑے ہونے کی طاقت چھین لی تھی۔ ایشیائی عوام، اس احساسِ مکتری میں بری طرح بتلاتھے کہ وہ اپنے ملکوں کے حکومتی امور اپنے طور پر چلانے تک کی صلاحیت نہیں رکھتے۔ معاشی طور پر بہت زیادہ مضبوطِ ممالک سے کھلی منڈی میں مقابلہ تو بہت دور کی بات تھی اس کا نفع یورپی ممالک نے ہمارے اندر اپنے سامراجی دور میں بویا تھا اس خیال کو فروغ دیا گیا تھا کہ ایشیائی عوام نسلی طور پر گھٹیا ہیں اور کچھ خاص علوم اور مہار تیں ایسی بھی ہیں جو وہ نہیں سیکھ سکتے اور اس کے ساتھ ہی ساتھ غریب اور پسمندہ ایشیائی عوام کو عیسائیت کی ترغیب بھی دی جا رہی تھی۔ یورپی سامراج اپنے عمل کے جواب میں یہ دلیل دیتے تھے کہ ایشیا کے عوام کی معاشی اور معاشرتی فلاح کے ساتھ ساتھ ان کے روحانی نشوونما کی بھی ضرورت ہے۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ایشیائی عوام اس فریب کا شکار ہوتے چلے گئے اور انہیں یقین ہو گیا کہ واقعی چند ایسے علوم اور مہار تیں بھی ہیں جو وہ نہیں سیکھ سکتے۔ ان کی حالت ایک ایسے بچے کی مانند ہو چکی تھی جو بغیر کسی بڑے کی مدد کے سڑک بھی پار نہیں کر سکتا۔ (ایشیاء کا مقدمہ صفحہ 34 مطبوعہ جمہوری پبلی کیشنزلہ ہو رجولائی 2005 مترجم نعیم قادر)

آج بھی استعماری، تبییری اور استراتیجی ذرائع ابلاغ غربی عیاری سے اس نظریے کا پروپیگنڈہ کرتے نظر آتے ہیں۔ حیرتوں کے پہاڑ تو اس وقت ٹوٹ پڑتے ہیں جب بھی مستشر قین یہودیت اور نصرانیت کو اپناہ ہب، دھرم تسلیم کرتے ہیں اور یہ دونوں مذاہب مشرقی ہیں۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور دیگر بنی اسرائیل کے پیغمبروں کا تعلق بھی مشرق ہی سے تھا۔

نسلی برتری کے استراتیجی نظریے کو دیکھ کر اور بھی حیرت اس وقت ہوتی ہے جب مستشر قین حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے بارے میں کہتے ہیں کہ مکہ کا ماحول ایسا تھا وہاں تبدیلی کی خواہش کی بنا پر آپ نے اپنے ذہن کی زبردست تحقیقی صلاحیتوں سے کام لیا۔ یہود و نصاریٰ کی کتب سے استفادہ کیا اور ایک کتاب تصنیف کرنے میں کامیاب ہو گئے۔ مستشر قین سارا زور اس بات پر صرف کر دیتے ہیں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنے تخلیقی ذہن سے ایک کتاب لکھ ڈالی۔

ہم ان سے یہ سوال کرنے میں حق بجانب ہیں ایک ایسی کتاب جو چودہ سو سالوں سے پڑھی جا رہی ہے کیا کوئی اور کتاب ایسی ہے جس کی اتنی طباعت ہوتی ہو اور اتنی بار پڑھی گئی ہو؟ ہر ایک جانتا ہے آسمان کے نیچے اور کوئی ایسی کتاب نہیں

سوائے قرآن کے۔ اس کے ماننے والے تو رہے ایک طرف وہ لوگ جو اس کے مخالف ہیں ان کی بھی ایک بڑی تعداد اس کتاب کو پڑھنے پر مجبور ہے۔

کیا مستشر قین بتاسکتے ہیں اس کتاب کے علاوہ اس دنیا میں وہ کوئی الہامی اور غیر الہامی کتاب ہے جس کو اس کے ماننے والے اس پر ایمان رکھنے والوں کی ایک بڑی تعداد اس کو زبانی یاد کرتی ہو۔

اور تو اور ہر مسلمان کو اس کتاب کا کچھ حصہ ضرور یاد ہوتا ہے۔ پھر یہ کتاب لوگوں کو زندگی گزارنے کا ذہب سکھاتی ہے۔ اس کے ماننے والوں کی زندگیوں کو اٹھا کر دیکھ لیں کس قدر سخت دل کہ گھوڑا آگے بڑھ جائے تو نسلیں جنگ کرتے کرتے گزر جاتیں وہ اتنے رحمل ہو گئے کہ کبوتری ان کے خیموں میں اندھے دیدے تو یہ خیمہ چھوڑ دیتے ہیں مگر کبوتری کے اندھوں کو نہیں توڑتے۔

یہ وہ کتاب ہے جس نے چودہ سو سال پہلے ان سائنسی نظریات کی توجیہات پیش کیں جنہیں سائنس آج اکیسویں صدی میں بھی نہیں جھلا سکی۔ اس کتاب نے مستقبل سے متعلق وہ پیشین گوئیاں کیں جن میں اکثر کوسوفی صلح ٹھیک ہاتھ پکڑنے والے دوستوں اور دشمنوں نے یکساں اپنی آنکھوں سے دیکھا۔

آخر مستشر قین بتایسیں تو صحیح کہ آخر ایک مشرق سے تعلق رکھنے والی شخصیت جوان کے نزدیک نبی نہیں اس نے ایسی عظیم الشان کتاب کیسے لکھ دی؟ اگر اس نے لکھ بھی دی تو اسی لکھ کی کوئی دوسری کتاب کوئی مغرب سے تعلق رکھنے والا شخص کیوں نہ لکھ سکا؟

احباب من! مستشر قین نے اسلام کو ختم کرنے اور پیغمبر اسلام کی سیرت کو داغدار کرنے کیلئے ہر ہتھکنڈہ کو اپنایا، ان گنت رقوم، لا محمد و صلاحیتیں اس دین متین کے خاتمے کیلئے صرف کر دیں مگر اس دین متین کو ختم نہ کر سکے۔ ان کی یہ تمام کوششیں ناکام ہوتی چلی گئیں اور ناکام ہوتی چلی جائیں گی۔ انہوں نے یہ تمام کوششیں اس لئے کیں تاکہ کتاب اللہ کو اپنے تخیل کی بنیاد پر کفارِ مکہ کی طرح ادھر ادھر کی کہانیوں کا مجموعہ قرار دے سکیں۔

اگر یہ ایسا ہی تھا تو قرآن حکیم کا چیلنج قبول کر لیتے۔

وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مَا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَاتَّوْا بِسُورَةٍ مِّنْ مُّثْلِهِ  
وَادْعُوا شَهِداءَكُمْ مِّنْ دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (سورہ بقرہ۔ آیت ۲۳)

اور اگر تمہیں شک ہوا س میں جو ہم نے نازل کیا اپنے (بر گزیدہ) بندے پر تو لے آؤ  
ایک سورت اس جیسی اور بالا لو اپنے حمایتوں کو اللہ کے سوا اگر تم سچے ہو۔

اس طرح نہ کفارِ کمہ اور نہ ہی مستشر قین کو ان گنت ڈالر خرچ کرنے پڑتے اور نہ ہی ان کو اپنی لا محمد و دصلاحیتوں کو ادھر استعمال کرنا پڑتا۔ اور یہ چیلنج آج بھی موجود ہے اگر مستشر قین اپنے قول میں سچے ہیں کہ یہ کتاب حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے خود لکھی ہے تو لے آئیں ایسی ہی دوسری کتاب۔

قسم خدا کی تمام مستشر قین مل جائیں بلکہ سوائے خدا کے ہر حمایتی کو اپنے ساتھ ملا لیں اور ایک ایسی کتاب لکھنا چاہیں تو نہیں لکھ سکیں گے۔

کیرن آرم سر انگ اور دیگر مستشر قین اس بات کی کوشش میں تخریبی تجھیل کے سہارے اس بات کی کوشش کرتے ہیں کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی کتاب کیلئے مواد یہود و نصاریٰ اور بائبل سے لیا ہے۔ بقول مس کیرن کہ آپ انبیاء کرام، حضرت نوح، حضرت لوٹ، حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ، حضرت عیسیٰ (علیہم السلام) کی کہانیوں سے واقف تھے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 12)

ہم ان سطور میں اس بات کو ثابت کریں گے کہ ایک ہی واقعہ کے متعلق موجودہ بائبل کیا بیان کرتی ہے اور قرآن مجید اسی واقعہ کے متعلق کیا بیان کرتا ہے۔

اس تقابلی جائزہ سے قارئین خود ہی انصاف کر سکیں گے کہ قرآن مجید موجودہ بائبل سے کس قدر اعلیٰ ہے اور قرآن کا اندازِ بیان کس قدر مہذب ہے۔ ایسی مقدس کتاب، ایسی اعلیٰ کتاب کے متعلق یہ خیال کرنا کس قدر غلط ہے کہ وہ اپنے سے پہلی کتابوں کے مضامین چپ اکر لکھی گئی ہے۔

بانگل مکوین میں حضرت آدم علیہ السلام سے متعلق لکھا ہے:-

آدمی اور اُس کی بیوی دونوں نگئے تھے اور شرماتے نہ تھے۔ (مکوین باب 2 آیت 24)

بانگل کی مذکورہ بالا عبارت اس بات کو بیان کر رہی ہے کہ آدم علیہ السلام اور حضرت حوا میں شرم و حیانہ تھی۔ اسی کتاب کے باب 3 میں حضرت آدم علیہ السلام کیلئے لکھا ہے:-

اس لئے زمین تیرے سبب سے لعنتی ہوئی۔ (مکوین باب 3 آیت 17)

اس کے بعد بانگل خاموش ہے کہ اس کے بعد کیا ہوا۔ کیا حضرت آدم علیہ السلام کی بھول معاف ہوئی؟ حضرت آدم علیہ السلام کے فضائل کیا ہیں؟ ان کی عظمت کے متعلق بانگل بالکل ہی خاموش ہے۔

اور اب قرآن حکیم کا انداز بیاں حضرت آدم علیہ السلام سے متعلق ملاحظہ کیجئے:-

مسجد و ملا نگہ:-

**وَإِذْ قَلَنَا لِلملائِكَةِ اسْجَدُوا لِأَدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبْيَ وَاسْتَكْبَرُوكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ** (سورہ بقرہ۔ آیت ۳۲)

اور یاد کرو جب ہم نے فرشتوں کو حکم دیا کہ آدم کو سجدہ کرو تو سب نے سجدہ کیا سوائے ابلیس کے، منکر ہوا اور غرور کیا اور کافر ہو گیا۔

نیت آدم :-

**وَلَقَدْ عَهَدْنَا إِلَى آدَمَ مِنْ قَبْلِ فَنْسِي وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عِزْمًا** (سورہ ط۔ آیت ۱۱۵)

اور ہم نے حکم دیا تھا آدم کو اس سے پہلے (کہ وہ اس درخت کے قریب نہ جائے)

سو وہ بھول گیا اور نہ پایا ہم نے (اس لغوش میں) اس کا کوئی قصد۔

قرب الہی :-

**ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى** (سورہ ط۔ آیت ۱۲۲)

پھر (اپنے قرب کیلئے) چن لیا انہیں اپنے رب نے اور (عفو و رحمت سے) توجہ فرمائی ان پر اور ہدایت بخشی۔

یہ انداز بیاں ملاحظہ کیجئے قرآن کا تہذیب و شاستری کا کیا اعلیٰ معیار نظر آتا ہے۔

بائبل میں قابیل کا نام قائم ہے۔ قائم اور ہابیل کے متعلق بائبل میں درج ذیل واقعہ لکھا ہے:-

قائم نے اپنے بھائی ہابیل پر حملہ کر کے اسے مارڈالا۔ (مکون باب 4 آیت 8)

اب کیا ہوا؟۔۔۔ کیا قائن کو کوئی سزا دی گئی؟۔۔۔ کیا اس کو راندہ درگاہِ شہر ایا گیا؟

بائبل (تحریف شده) یہاں پر قائن کیلئے عجیب قانون جاری کرتی ہے جس کو پڑھ کر عقل و دانش و رطہ حرمت میں پڑ جاتی ہیں کہ کیا یہ کلامِ الہی ہو سکتا ہے؟

اسی بائبل میں قائن کے متعلق جو ہیچ ہے ملاحظہ کیجئے اور سرد ہٹئے۔۔۔ خداوند نے اس سے کہا۔ ہر گز نہیں۔

جو کوئی قائم کو مارڈالے اس سے سات گناہ لے لیا جائے گا اور خداوند نے قائم کیلئے ایک نشانِ شہر ایا کہ کوئی اسے پا کر مارنے ڈالے۔ (پیدائش باب ۲ آیت ۱۵)

احبابِ من! ملاحظہ کیجئے ایک قاتل کو کس قدر مراعات دی جا رہی ہیں کہ جو ایک قاتل کو مارڈالے گا سات گناہ لے لیا جائے گا۔

ایک قاتل سے متعلق یہ فیصلہ، یہ رعایت، یہ مراعات، یہ اصولِ عالم دنیا کیلئے کس قدر ہولناک اور خطرناک ہے، اس سے کوئی انصاف پسند شخص انکار نہیں کر سکتا۔

قرآن مجید نے اس واقعہ سے متعلق فرمایا:-

**فتکون من أصحاب النار** (سورہ مائدہ۔ آیت ۲۹)

ہو جائے تو دوزخیوں میں سے۔

**فقتله فاصبِح من الخاسرين** (سورہ مائدہ۔ آیت ۳۰)

پس سو قتل کر دیا اُسے (ہابیل کو) اور ہو گیا سخت نقصانِ اٹھانے والوں سے۔

پھر قرآن نے اس واقعے کو یہ نبی ختم نہیں کیا بلکہ انسانی جان کی قدر و قیمت اور انسان کو ہلاک کرنے کے وباں سخت اور گناہ عظیم کو یوں بیان کیا:

من اجل ذلک كتبنا علی بنی اسرائیل انه من قتل نفسا بغيرنفس او فساد فی الارض فكانما قتل الناس جميعا ومن احيانا فكانما احیا الناس جميعا (سورہ مائدہ۔ آیت ۳۲)

اسی وجہ سے (حکم) لکھ دیا ہم نے بنی اسرائیل پر کہ جس نے قتل کیا کسی انسان کو سوائے قصاص کے اور زمین میں فساد برپا کرنے کے تو گویا اس نے قتل کر دیا تمام انسانوں کو اور جس نے بچالیا کسی جان کو تو گویا بچالیا اس نے تمام لوگوں کو۔ اب اہل انصاف باہل اور قرآن مجید دونوں کے فرق کو بخوبی دیکھ اور سمجھ سکتے ہیں۔ کیا اب بھی کوئی باشور یہ کہہ سکتا ہے کہ قرآن باہل کے مضماین کا مجموعہ ہے؟ ۔۔۔ نہیں ہرگز نہیں!

بائبل میں حضرت نوح علیہ السلام کا ذکر تھوین کے چھ باب سے شروع ہوتا ہے اور دس پر ختم ہو جاتا ہے اور ان پانچ ابواب میں نوح علیہ السلام کے بارے میں ان کی کشتوں کی تیاری اور طوفانِ نوح کا آنا اور جانا اور نوح علیہ السلام کی اولاد کا ذکر موجود ہے:-

- لیکن یہ کتاب حضرت نوح علیہ السلام کی تبلیغی کوششوں کے بارے میں خاموش ہے۔
- اس میں یہ تذکرہ کہیں موجود نہیں کہ حضرت نوح علیہ السلام نے اپنی قوم کو کیا نصیحت کی؟
- کس بات کی دعوت دی؟۔۔۔ کس طرف بلایا؟
- اس کتاب میں جس کے بارے میں مستشر قین کہتے ہیں کہ اس کے مضامین قرآن نے چدائے ہیں کہیں یہ نہیں بتاتی کہ جو لوگ طوفان میں ہلاک کر دیئے گئے ان کا جرم کیا تھا؟ ان سے کون سا گناہ سرزد ہوا تھا؟
- اس کتاب میں جس کے بارے میں مستشر قین یہ کہتے ہیں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان سے استفادہ کر کے اپنی کتاب لکھی یہ بتانے سے قاصر ہے کہ ان کی ہلاکت ہی بطور آخری علاج کیوں اختیار کر گئی؟
- اور نہ یہ کتاب ہمیں یہ بتاتی ہے کہ حضرت نوح علیہ السلام جن لوگوں کے پاس بھیجے گئے تھے وہ کس قماش کے لوگ تھے؟
- اور کون لوگ اس طوفان میں ہلاک ہوئے؟

لیکن قرآن کریم ان تمام امور پر روشنی ڈالتا ہے۔ قرآن مجید نے بتایا:-

**۱۔ انا ارسلنا نوحا الی قومه** (سورہ نوح۔ آیت ۱)

بے شک ہم نے بھیجا نوح کو ان کی قوم کی طرف۔

۲۔ کتنے عرصے تک اپنی قوم کو وعظ و نصیحت کرتے رہے۔ قرآن مجید بتاتا ہے:

**وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قَوْمٍ فَلَبَثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا** (سورہ عکبوت آیت ۱۲)

اور بے شک ہم نے بھیجا نوح (علیہ السلام) کو ان کی قوم کی طرف تو وہ ٹھیک رہے ان میں پچاس کم ہزار سال۔

۳۔ بتایا گیا کہ حضرت نوح علیہ السلام نے ۹۵۰ سال تبلیغ کی ان کو نصیحت کی۔

۴۔ جب نوح علیہ السلام ان کو نصیحت کرتے، تبلیغ کرتے خدا کی وحدانیت کی دعوت دیتے شرک سے منع فرماتے تو وہ کیا کہتے:

**وقالوا لا تذن آلهتكم ولا تذن ودا ولا سواعا ولا يغوث ويعوق ونسرا** (سورہ نوح۔ آیت ۲۳)

اور نیسوں نے کہا (اے لوگو! نوح کے کہنے پر) ہرگز نہ چھوڑنا پنے خداوں کو اور (خاص طور پر) وہ اور سواع کو مت چھوڑنا اور نہ یغوث، یعوق اور نسر کو۔

۵۔ نوح علیہ السلام جب ان کو تبلیغ کرتے تو ان کا رویہ کیا ہوتا تھا:

**وانى كلما دعوتهם لتفقر لهم جعلوا أصابعهم فى آذانهم واستغشوا ثيابهم واصروا واستكروا استكبارا - ثم انى دعوتهم جهارا - ثم انى اعلنت لهم واسرت لهم اسرارا** (سورہ نوح۔ آیت ۷۶ تا ۷۹)

اور جب بھی میں نے انہیں بلا یا تاکہ تو ان کو بخش دے (توہر بار) انہوں نے اپنی الگیاں اپنے کانوں میں ٹھونس لیں اور اپنے اوپر لپیٹ لئے اپنے کپڑے اور اڑ گئے (کفر پر) اور پر لے درجہ کے متکبر بن گئے۔ پھر (بھی) میں نے ان کو بلند آواز سے دعوت دی پھر انہیں کھلے بندوں میں سمجھایا اور چکے چکے بھی انہیں (تلقین) کی۔

۶۔ اور بتایا کہ ان کی آئندہ نسلیں بھی ایمان نہیں لائیں گی بلکہ مگر ابھی پھیلائیں گی:

**يضلوا عبادك ولا يلدوا الا فاجرا كفارا** (سورہ نوح۔ آیت ۷۸)

وہ مگر اہ کر دیں گے تیرے بندوں کو اور نہ جنیں گے مگر ایسی اولاد جو بڑی بد کار، سخت نا شکر گزار ہو گی۔

۷۔ وہ لوگ جن کو ہلاک کیا ان کیلئے قرآن کہتا ہے:

**فاخذهم الطوفان وهم ظالمون** (سورہ عنكبوت۔ آیت ۱۷)

آخر کار آلیاں کو طوفان نے اس حال میں کہ وہ ظالم تھے۔

قارئین کرام! قرآن مجید نے تو اس واقعے کو بہت مفصل بیان کیا ہے لیکن باطل اس کو بیان نہیں کرتی۔

حضرت نوح علیہ السلام کی تعریف بیان کرتے ہوئے بائبل کہتی ہے:-

نوح اپنی کشتیوں میں صادق اور کامل آدمی تھا اور وہ خدا کے ساتھ ساتھ چلتا رہا۔ (مکونین باب 6 آیت 9)

لیکن اس صادق اور کامل ہستی کے بارے میں تورات کی جب یہ آیات گزرتی ہیں تو انسان حیران و پریشان ہو جاتا ہے۔

بائبل کی عبارت ہے، اور نوح کھیتی کرنے لگا اور اس نے انگور کا باغ لگایا اور اس کی میں پی کرنے میں آیا اور اپنے ذیرے کے اندر برہنہ ہو گیا اور کنعان کے باپ حام نے اپنے باپ کو برہنہ دیکھا اور اپنے دونوں بھائیوں کو جو باہر تھے خبر دی تب سام اور یافت نے ایک کپڑا لیا اور اپنے دونوں کاندھوں پر دھرا اور پچھلے پاؤں جا کر اپنے باپ کی برہنگی کو چھپایا اور ان کے منہ پچھلی طرف تھے اور انہوں نے اپنے باپ کی برہنگی کو نہ دیکھا جب نوح مے کے نشے سے ہوش میں آیا تو جو کچھ اس کے چھوٹے بیٹے نے اس کے ساتھ کیا تھا جانا۔ (مکونین باب 9 آیت 25 تا 26)

ذراسوچے! ذرا غور کیجئے! کیا لوگوں کو ہدایت کی راہ دکھانے، ان کو تقویٰ و پرہیز گاری کی راہ بلانے والا جو نبی بھی ہوا ایسی اخلاق باختہ حرکت اس سے سرزد ہو سکتی ہے؟

کیا اخلاقی طور پر پیغمبر اتنی پستی میں جا سکتا ہے کہ وہ شراب پیے اور پھر شراب پی کر اپنے ہوش و حواس کھو بیٹھے اور ذیرے میں برہنہ ہو جائے جہاں اس کی بھوپیٹیاں بھی موجود ہوں (معاذ اللہ) ۔۔۔ ہر گز ہر گز ایسا نہیں ہو سکتا!

انسانیکو پیدا یا بریثانیکا نے اس الزام کو تسلیم کرنے سے انکار کر دیا ہے اور تصریح کی ہے کہ حیا سوزے خواری کا یہ واقعہ اس عظیم شخصیت کی پاکیزہ سیرت پر محض الزام ہے:

Nos does the shameless drunkenness of Noah accord well with the character of the pious hero of the flood story. (Encyclopaedia Britanica, Volume-16, Page# 476)

قرآن مجید ہمیں یہ بھی بتاتا ہے کہ حضرت نوح علیہ السلام کے ساتھ چند اور لوگ بھی اس طوفان کی ہولناکیوں سے محفوظ رہے، ان کے بارے میں بائبل خاموش ہے۔ قرآن مجید ان کے بارے میں بتاتا ہے:

قیل یا نوح اهبط بسلام منا و برکات علیک و علی امم ممن معک (سورہ حود۔ آیت ۳۸)

ارشاد ہوا اے نوح! (کشتی سے) اتریئے امن و سلامتی کے ساتھ ہماری طرف سے اور برکتوں کے ساتھ

جو آپ پر ہیں اور ان قوموں پر جو آپ کے ہمراہ ہیں۔

قرآن مجید یہ بھی بتاتا ہے کہ نوح علیہ السلام کی اولاد کبھی منقطع نہ ہو گی:

**وَجَعَلْنَا ذُرِيَّتَهُمْ الْبَاقِينَ** (سورہ الصفت۔ آیت ۷۷)

اور ہم نے بنادیا فقط ان کی نسل کو باقی رہنے والا۔

قرآن حضرت نوح علیہ السلام کی شان کس طرح بیان فرماتا ہے، ملاحظہ فرمائیے:

**وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ** (سورہ الصفت۔ آیت ۷۸)

اور ہم نے چھوڑا ان کے ذکرِ خیر کو پیچھے آنے والوں میں۔

**سَلَامٌ عَلَى نُوحٍ فِي الْعَالَمِينَ** (سورہ الصفت۔ آیت ۷۹)

نوح پر سلام ہو تمام جہانوں میں۔

**إِنَّا كَذَلِكَ نَجَزِي الْمُحْسِنِينَ** (سورہ الصفت۔ آیت ۸۰)

ہم اسی طرح بدله دیتے ہیں محسنین کو۔

**إِنَّهُ مِنْ عَبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ** (سورہ الصفت۔ آیت ۸۱)

بیشک وہ ہمارے ایمان دار بندوں میں سے تھے۔

کیا مستشرقین بتا سکیں گے حضرت نوح علیہ السلام سے متعلق یہ سارے واقعات، یہ ساری عظمتیں تو بائبل نے کہیں بیان نہیں کی پھر قرآن مجید میں یہ سارے واقعات کہاں سے آئے اور اس کا انداز بیان ایسا کہ انسان اس زبان کی عظمت کے سامنے اس کے معیارِ تمخاطب کو دیکھ کر عش کر اٹھتا ہے اور کہہ اٹھتا ہے کہ  
**مَا هَذَا كَلَامُ الْبَشَرِ** ’یہ کسی بشر کا کلام نہیں ہو سکتا‘

حضرت ابراہیم سے متعلق بھی موجودہ بائبل گوگی نظر آتی ہے جبکہ قرآن مجید حضرت ابراہیم علیہ السلام کی عظمتوں، رفعتوں اور آپ کی تبلیغی کاوشوں کو مفصل بیان کرتا ہے۔

### حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بت شکنی

حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بت شکنی کے بارے میں قرآن مجید میں ارشاد باری تعالیٰ ہوتا ہے:

**فجعلهم جذاذا** (سورة الانبیاء۔ آیت ۵۸)

پس آپ نے انہیں ریزہ ریزہ کر دالا۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام کی زندگی کے متعدد واقعات قرآن کریم نے مفصل بیان کئے ہم صرف حضرت ابراہیم علیہ السلام کی زندگی کے چند واقعات کو یہاں بیان کریں گے۔ (انبیائے کرام کے تفصیلی واقعات کو تذکرۃ الانبیاء میں ملاحظہ کیجئے)

الْمَ تَرَى الَّذِي حَاجَ إِبْرَاهِيمَ فِي رِبِّهِ أَنَّ آتَاهُ اللَّهُ الْمَلِكَ أَذْ قَالَ إِبْرَاهِيمَ رَبِّي الَّذِي يَحْيِي وَيُمِيتُ  
قَالَ إِنَّا أَحْيِي وَأَمْيَتُ قَالَ إِبْرَاهِيمَ فَإِنَّ اللَّهَ يَاتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَاتَّبِعْهَا مِنَ الْمَغْرِبِ  
فَبِهِتَ الَّذِي كَفَرَ (سورة بقرة۔ آیت ۲۵۸)

کیانہ دیکھا آپ نے (اے حبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم!) اسے جس نے جھگڑا کیا ابراہیم سے ان کے رب کے بارے میں  
اس وجہ سے کہ دی تھی اسے اللہ نے بادشاہی جب کہ کہا ابراہیم (علیہ السلام) نے (اے) کہ میرارت وہ ہے جو چلاتا ہے  
اور مارتا ہے اس نے کہا میں بھی چلا سکتا ہوں اور مار سکتا ہوں ابراہیم (علیہ السلام) نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نکالتا ہے سورج کو  
مشرق سے تو نکال لاسے مغرب سے (یہ سن کر) ہوش ازگئے اس کا فرکے۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنی قوم کو دعوتِ توحید دی تو آپ کی قوم آپ سے جھگڑا کرنے لگی۔ آپ نے ان کی  
مخالفت کی ذرا پرواہ نہیں کی۔

قرآن نے اس واقعہ کو یوں بیان فرمایا۔

وَحَاجَهُهُ قَوْمَهُ قَالَ اتَّحاجُونِي فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَانِي وَلَا أَخَافُ مَا تَشْرِكُونَ بِهِ إِلَّا إِنِّي شَاءَ

رَبِّي شَيْئًا وَسَعَ رَبِّي كُلَّ شَيْئٍ عِلْمًا إِفْلًا تَتَذَكَّرُونَ (سورة انعام۔ آیت ۸۱)

اور جھگڑنے لگی اُن سے اُن کی قوم آپ نے کہا کیا تم جھگڑتے ہو مجھ سے اللہ کے بارے میں حالانکہ اس نے ہدایت دیدی  
ہے مجھے اور نہیں ڈرتا میں ان سے جنہیں تم شریک بناتے ہو اس کا مگر یہ کہ چاہے میرا ہی پروردگار کوئی تکلیف پہنچاتا  
گھیرے ہوئے ہے میرارت ہر چیز کو (اپنے) علم سے تو کہا تم نصیحت قبول نہیں کرو گے۔

## حضرت ابراہیم علیہ السلام اور بہرکتی آگ

جب حضرت ابراہیم علیہ السلام نے بتوں کو توڑ کر کھدیا تو کافر کہنے لگے۔

**قالوا حرقوه و انصروا آلہتکم ان کنتم فاعلین ۔ قلنا یا نارکونی بردا و سلاما علی ابراہیم**  
(سب یک زبان ہو کر) بولے جلاڈا لو اس کو اور مدد کرو اپنے خداوں کی اگر تم کچھ کرنا چاہتے ہو (جب آپ کو آتش کدہ میں پھینکا گیا تو) ہم نے حکم دیا اے آگ ! ٹھنڈی ہو جا اور سلامتی کا باعث بن جا ابراہیم کیلئے۔ (سورہ الانبیاء۔ آیت ۲۸، ۲۹)

بائبل ان تمام واقعات و حکایات پر خاموش ہے۔ بائبل حضرت ابراہیم علیہ السلام کے اعلانے کلمۃ اللہ، آپ کی تبلیغ، آپ کی دینی کوششوں اور کاوشوں کے بارے میں ذکر تک نہیں کرتی۔ موجودہ بائبل اگر کچھ تذکرہ کرتی ہے تو محسوس یہ ہوتا ہے کہ حقائق کو مسح کیا گیا ہے۔

بائبل میں لکھا ہے، اُس (سارہ) نے ابراہیم سے کہا کہ اس لوئڈی اور اس کے بیٹے کو نکال دے۔ (بخوبیں باب 21 آیت 10)

بائبل کے مطابق حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنی بیوی سارہ کے کہنے کے مطابق حضرت ہاجرہ اور حضرت اسماعیل کو گھر سے نکال دیا تھا۔

مزید آگے بائبل کہتی ہے، تب ابراہیم نے دوسرے دن صبح کو اٹھ کر روٹی اور پانی کا مشکیزہ لیا اور ہاجرہ کے کاندھے پر رکھا اور لڑکا اسکے حوالے کر کے اسکور خست کیا اور وہ روانہ ہوئی اور بیر شائع کے جنگل میں بھکری۔ (ایضاً، آیت ۱۳)

احبابِ من ! بائبل کی اس عبارت سے حضرت ابراہیم کے رحم اور انصاف پر بہت سے اعتراض وارد ہوتے ہیں۔

لیکن قرآن مجید نے جب اس واقعے کا تذکرہ کیا تو اُس کا حسن بیان بھی ملاحظہ کیجئے۔ مقصد یہ ہے کہ توحید کی دعوت عام ہو جائے اور ایک مرکز قائم ہو جائے جہاں اللہ واحد کی عبادت ہو اور آپ کا کتبہ توحید کے پیغام کو عام کرنے کیلئے دور راز تک پھیل جائے۔

قرآن مجید فرقانِ حمید فرماتا ہے:

رَبَّنَا أَنِي اسْكَنْتَ مِنْ ذُرِّيَّتِي بُوادٍ غَيْرَ ذِي نَزْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحْرَمِ رِبَّنَا لِيَقِيمُوا الصَّلَاةَ

فَاجْعَلْ أَفْتَدَةً مِنَ النَّاسِ تَهُوَى إِلَيْهِمْ وَارْزُقْهُمْ مِنَ الشَّمَراتِ لِعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ (سورہ ابراہیم۔ آیت ۳۷)

اے ہمارے رب! میں نے بسادیا ہے اپنی کچھ اولاد کو اس وادی میں جس میں کوئی کھیتی باڑی نہیں تیرے حرمت والے گھر کے پڑوس میں اے ہمارے رب! یہ اس لئے تاکہ وہ قائم کریں نماز پس کر دے لوگوں کے دلوں کو کہ وہ شوق و محبت سے ان کی طرف مائل ہوں اور انہیں رزق دے پھلوں سے تاکہ وہ (تیرا) شکر ادا کریں۔

اس پاکیزہ غرض اور باسل کی عبارت کا تقابل ملاحظہ کیجئے۔ قرآن کریم نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی شان، آپ کی عظمت کس قدر اعلیٰ پیرائے میں بیان کی ہے۔ کیا قرآن کا یہ حسن بیان دیکھنے کے بعد کوئی شخص یہ کہہ سکتا ہے کہ قرآن مجید کے مفہامیں باسل سے لئے گئے ہیں۔

حضرت لوط عليه السلام کا واقعہ بائبل کی کتاب مکونین کے باب 19 میں موجود ہے۔

تمام کی تمام بائبل پڑھ ڈالنے مگر کہیں بھی آپ کو یہ نہیں ملے گا کہ حضرت لوط عليه السلام نے اپنی قوم کو کیا تبلیغ کی۔ آپ کی قوم نے آپ کو کیا جواب دیا؟

آپ کی تبلیغ کوششوں میں بائبل خاموش ہے۔ بلکہ ایک ایسا جھوٹا اور بے ہودہ واقعہ موجود ہے کہ اس کو پڑھ کر آدمی کا سر شرم سے جھک جاتا ہے اور حد تو یہ ہے کہ اس کو گھڑ نے والوں نے یہ رذیل واقعہ نبی کیلئے گھڑا اور حضرت لوط عليه السلام کی عصمت کو داغدار کرنے کی سعی کی۔

بائبل کی روایت ہے، اور لوط صوعر سے نکل کر پہاڑ پر جا رہا اور اس کی دونوں بیٹیاں اس کے ساتھ تھیں۔

کیونکہ صوعر میں رہنے سے وہ ڈرتا تھا اور وہ اور اس کی دونوں بیٹیاں ایک غار میں رہنے لگے اور بڑی سے چھوٹی سے کہا کہ ہمارا باپ بوڑھا ہے اور زمین پر کوئی مرد نہیں رہا جو تمام جہان کے دستور کے موافق ہمارے پاس اندر آئے۔ آؤ ہم اس کو مے پلاں گیں اور اس سے ہم بستر ہوں اور اپنے باپ سے نسل باقی رکھیں اور انہوں نے اسی رات اپنے باپ کو مے پلاں گئی اور بڑی اندر رگئی اور اپنے باپ سے ہم بستر ہوئی پر اس نے نہ جانا کہ وہ کب لیٹی اور کب آٹھ کر چلی گئی اور دوسرے روز بڑی نے چھوٹی سے کہا کہ دیکھ گذشتہ رات کو میں اپنے باپ سے ہم بستر ہوئی آؤ آج رات بھی اس کو مے پلاں گیں اور تو بھی اس سے ہم بستر ہو کہ ہم اپنے باپ سے نسل بچا رکھیں اور اس رات کو بھی انہوں نے اپنے باپ کو مے پلاں گئی اور چھوٹی اندر رگئی اور اس سے ہم بستر ہوئی پر اس نے نہ جانا کہ وہ کب لیٹی اور آٹھ کر چلی گئی۔ سو لوط کی دونوں بیٹیاں اپنے باپ سے حاملہ ہو گیں۔ (کتاب مکونین باب 19 آیت 30 تا 36)

اس ناپاک اور بے ہودہ قفعے کے جھوٹے ہونے کی گواہی خود بائبل دے رہی ہے۔

مکونین باب 19 میں ہے، دیکھ یہ شہر قریب ہے جس میں بھاگ سکتا ہوں۔ (مکونین باب 19 آیت 20)

اس گھاؤنے اور گندے فحل کے جواز کیلئے جو دلیل پیش کی ہے کہ زمین پر کوئی مرد نہیں جو ہمارے قریب آئے۔ یہ بات ہی جھوٹ ہے کیونکہ باب 19 کی 20 تا 25 آیت میں شہر سفر کی موجودگی اور سلامتی کا ذکر ہے پھر وہ لڑکیاں کیوں نکر کہہ سکتی ہیں کہ زمین پر کوئی مرد نہیں۔

قرآن کریم اس قسم کے بے ہودہ واقعات سے پاک ہے پھر کیوں نکر یہ کہا جا سکتا ہے کہ قرآن بائبل سے

اخذ کیا گیا ہے۔

پیر کرم شاہ الازہری بائبل کی اس غلیظ روایت کے بارے میں لکھتے ہیں، 'نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ ذَلِكَ كہاں نبوت کا مقام  
رفیع اور کہاں یہ اخلاقی پستی جس کے ارتکاب کا خیال آج بھی گھٹیا سے گھٹیا آدمی نہیں کر سکتا۔ حق ہے یہ قرآن اور صاحب  
قرآن صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ہی کام تھا کہ انبیاء سابقین کے تقدس اور ان کی عصمت کو بیان کریں جن پر ان کے ماننے  
والوں نے یہ فتح الزمات لگارکے تھے۔ (ضیاء القرآن جلد دوم صفحہ 53)

عزیزان گرامی! بس معمولی ساتھ کرہ نظر آتا ہے بائبل میں حضرت لوط علیہ السلام کا باقی حضرت لوط علیہ السلام کے  
بارے میں بائبل خاموش ہے۔

خود بائبل کا مفسر لکھتا ہے، آخر میں غور کریں کہ اس کے بعد لوٹ کا کچھ بیان نہیں ہوتا اس کے بعد پاک نوشتے  
اس کے بارے میں خاموش ہیں۔ (تفیریکالتاب جلد ا صفحہ 86,87)

لیکن قرآن کریم حضرت لوط علیہ السلام کے بارے میں بڑی تفصیل بیان کرتا ہے:

وَلَوْطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَاتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبَقُكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِّنَ الْعَالَمِينَ

انكُم لَتَاتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً مِّنْ دُونِ النِّسَاءِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُونَ (سورہ اعراف۔ آیت ۸۰، ۸۱)

اور (بیجا ہم نے) لوٹ کو جب انہوں نے کہا ہمیں قوم سے کہ کیا تم کرتے ہو ایسی بے حیائی (کافل) جو تم سے پہلے کسی نے  
نہیں کیا ساری دنیا میں بے شک تم جاتے ہو مردوں کے پاس شہوت رانی کیلئے عورتوں کو چھوڑ کر بلکہ تم لوگ حد سے  
گزرنے والے ہو۔

آپ کی قوم نے اس کے جواب میں کیا کہا قرآن اس کو بھی بیان کرتا ہے:

قَالُوا اخْرُجُوهُمْ مِّنْ قُرْيَتْكُمْ إِنَّهُمْ يَتَطَهَّرُونَ (سورہ اعراف۔ آیت ۸۲)

وہ بولے باہر نکال دو انھیں لہنی بستی سے یہ لوگ تو بڑے پاک باز بنتے ہیں۔

ایک اور جگہ حضرت لوط علیہ السلام کی مسامی تبلیغ اور ان کی قوم کے جواب کو یوں بیان کیا۔

کذبت قوم لوط المرسلین - اذ قال لهم اخوهم لوط الا تتقون - انی لكم رسول امین - فاتقوا اللہ واطیعون - وما اسالکم علیه من اجران اجری الا علی رب العالمین - اتاتون الذکران من العالمین - و تذرون ما خلق لكم ربکم من ازواجکم بل انتم قوم عادون (سورۃ الشراء۔ آیت ۱۶۰ تا ۱۶۲)

جھٹلا یا قوم لوط نے اپنے رسولوں کو جب کہا ان سے ان کے ہم قوم لوط نے کیا تم (قہر الہی سے) نہیں ڈرتے؟ پیشک میں تمہارے لئے رسول امین ہوں یہیں ڈرو اللہ تعالیٰ سے اور میری اطاعت کرو اور میں نہیں مانگتا تم سے اس (تبلیغ) پر کوئی معاوضہ میرا معاوضہ تو اس کے ذمہ ہے جو رب العلمین ہے کیا تم بد فعلی کیلئے جاتے ہو مردوں کے پاس ساری مخلوق سے اور چھوڑ دیتے ہو جو پیدا کی ہیں تمہارے لئے تمہارے رب نے تمہاری بیویاں۔ بلکہ تم حد سے بڑھنے والے لوگ ہو۔

ان کی قوم نے کیا جواب دیا باہم ان تمام واقعات کو بیان کرنے سے قاصر ہے:

قالوا لتن لم تنتہ یا لوط لتكونن من المخرجین (سورۃ الشراء۔ آیت ۱۶۷)

وہ (غصہ سے) کہنے لگے (خاموش!) اے لوط! اگر تم اس سے باز نہ آئے تو تمہیں ضرور ملک بدر کر دیا جائے گا۔

قوم کے اس جواب میں حضرت لوط علیہ السلام نے فرمایا:

قال انی لعملکم من القالین رب نجني و اهلی مما يعملون فنجيناہ و اهله اجمعین (آیت ۱۶۸ تا ۱۷۰)

آپ نے فرمایا (سن لو!) میں تمہارے اس (گندے) فل سے بیزار ہوں میرے مالک! نجات دے مجھے اور میرے اہل و عیال کو اس (کی شامت) سے جو وہ کرتے ہیں سو ہم نے نجات دے دی اسے اور اس کے سب اہل کو۔ ایک انصاف پسند شخص قرآن کے حسن بیان کی داد دیئے بغیر نہ رہ سکے گا۔ جبکہ باہم کی عبارت ملاحظہ کیجئے:-

اور جب صحیح ہوئی فرشتوں نے لوط سے تاکید کر کے کہا اٹھ اپنی بیوی اور اپنی دونوں بیٹیوں کو جو بیہاں ہیں لے ایسا نہ ہو کہ تو بھی اس شہر کے قصور کے باعث ہلاک ہو جائے اور جب وہ دیر کر رہا تھا انہوں نے اس کا اور اس کی بیوی کا اور اس کی دونوں بیٹیوں کا ہاتھ پکڑا کیونکہ خداوند اس پر مہربان ہوا اور اس کو نکال کر شہر کے باہر کر دیا۔ (مکونین باب ۱۹ آیت ۱۵، ۱۶)

قرآن بیان کر رہا ہے کہ حضرت لوط علیہ السلام اپنی قوم سے اس کی سرکشی کے سبب بیزار ہیں۔ اور دعا کرتے ہیں اپنے رب سے کہ اے میرے رب! تو نجات دے مجھے اور میرے اہل و عیال کو جبکہ باہم کہہ رہی ہے کہ وہ دیر کر رہے تھے فرشتوں نے ان کا ہاتھ پکڑ کر نکالا۔

حضرت یعقوب علیہ السلام کے بارے میں بائبل میں ہے، اور یعقوب نے مسیح کی دال پکائی اور عیسیو جنگل سے آیا اور وہ تھکا ہوا تھا اور عیسیو نے یعقوب سے کہا کہ اس مسیح کی دال میں سے کچھ مجھے کھانے کو دے کیونکہ میں تھکا ہوا ہوں اسلئے اس کو ادوم کہا گیا۔ یعقوب نے کہا کہ آج اپنے پہلوٹھے ہونے کا حق میرے پاس ہے۔ عیسیو نے کہا دیکھ میں مراجاتا ہوں سو پہلوٹھا ہونا میرے کس کام آئے گا۔ یعقوب نے کہا کہ آج میرے پاس قسم کھاتب اس نے اس کے پاس قسم کھائی اور اپنے پہلوٹھے ہونے کا حق یعقوب کے پاس بیچا تب یعقوب نے عیسیو کو روٹی اور مسیح کی دال دی اس نے کھایا اور پیا اور اٹھ کر چلا گیا۔ عیسیو نے اپنے پہلوٹھے ہونے کے حق کو تحریر جانا۔ (تکوین باب 25 آیت 29 تا 34)

قارئین کرام! اس قصتے میں حضرت یعقوب علیہ السلام کی کوئی عظمت یا شان بیان ہو رہی ہے جنہوں نے اپنے سگے بھائی کو مسیح کی دال اور روٹی اس وقت تک نہیں دی جب تک اس سے وہ حق جو قدرت نے اسے عطا کیا تھا، لے نہیں لیا۔ بائبل کے باب 27 کا مطالعہ کریں جس میں یہ بے ہودہ واقعہ درج ہے کہ حضرت اسحاق علیہ السلام نے حضرت یعقوب علیہ السلام کے ہاتھوں شراب پی۔

سو وہ (یعقوب) اس کے پاس لایا اور اس نے کھایا اور وہ اس کیلئے مے لے آیا اور اس نے پی۔ (تکوین باب 27 آیت 25)

حیرتوں کے پہاڑٹوٹ پڑتے ہیں جب اس طرح کی عبارتیں نظر وہ سے گزرتی ہیں۔ بائبل میں دھوکہ دہی اور فریب کاری کا یہ واقعہ بھی حضرت یعقوب علیہ السلام سے منسوب ہے:-

جب اسحاق کی عمر زیادہ ہوئی اور اس کی آنکھیں دھنڈ لگئیں کہ وہ دیکھ نہ سکتا تھا تو اس نے اپنے بڑے بیٹے بیٹے عیسیو کو بلا یا اور اس سے کہا اے میرے بیٹے وہ بولا میں حاضر ہوں تب اس نے کہا کہ دیکھ اب میری عمر زیادہ ہو گئی اور اپنے مرنے کا دن نہیں جانتا سو اب تو اپنے ہتھیار اور اپنا ترکش اور اپنی کمان لے اور جنگل کو جا اور میرے لئے شکار کر اور میرے لئے لذیذ کھانا جیسا کہ میں پسند کرتا ہوں تیار کر اور میرے پاس لا کہ میں کھاؤں تاکہ اپنے مرنے سے پہلے میں دل سے تجھے برکت دوں اور جب اسحاق اپنے بیٹے عیسیو سے با تمنی کر رہا تھا تو رفقہ سن رہی تھی اور عیسیو جنگل کو گیا کہ شکار مارے اور لے آئے تب رفیقہ نے اپنے بیٹے یعقوب سے کلام کر کے کہا کہ دیکھ میں نے تیرے باپ کو تیرے بھائی عیسیو سے کلام کرتے سنا کہ میرے لئے شکار لے اور میرے واسطے لذیذ خوراک تیار کرتا کہ میں اس سے کھاؤں اور اپنے مرنے سے پیشتر خداوند کے آگے تجھے برکت دوں سو اب اے میرے بیٹے اس حکم کے موافق جو میں تجھے دیتی ہوں میری بات مان

ابھی مگر میں جا کر وہاں سے بکری کے دو اچھے بچے میرے پاس لا اور میں تیرے باپ کیلئے ان سے لذیذ کھانا جیسا کہ وہ پسند کرتا ہے پکاؤں گی اور تو اسے اپنے باپ کے آگے لے جاتا تاکہ وہ کھائے اور اپنے مرنے سے پیشتر جھے برکت دے۔

جب یعقوب نے اپنی ماں سے کہا کہ میرے بھائی عیسوی کے بدنبال پر بال بیس اور میرا بدن صاف ہے شاید میرا باپ مجھے چھوئے اور میں اس کے ساتھ گویا مسخری کرنے والاٹھروں اور برکت نہیں لعنت اپنے اوپر لاؤں۔ اس کی ماں نے اسے کہا کہ تیری لعنت مجھ پر ہوا ہے میرے بیٹے تو میری بات ماں اور جا کر میرے لئے انہیں لا۔ تب وہ گیا اور انہیں اپنی ماں کے پاس لے آیا اور اس کی ماں نے اسے لذیذ کھانا جیسا کہ اس کا باپ پسند کرتا تھا پکایا اور رفیقہ نے اپنے بڑے بیٹے بیٹے عیسوی کے نفیس کپڑے جو گھر میں اس کے پاس تھے لئے اور اپنے چھوٹے بیٹے یعقوب کو پہنانے اور بکری کے بچوں کی کھالیں اس کے ہاتھوں اور اس کی گردان پر جہاں بال نہ تھے پیشیں۔ اور وہ لذیذ کھانا اور روٹی جو اس نے تیار کی تھی اپنے بیٹے یعقوب کو دی۔ تب اس نے اپنے باپ کے پاس آگر کہا اے میرے باپ وہ بولا دیکھ میں سننا ہوں تو کون ہے میرے بیٹے؟

یعقوب اپنے باپ سے بولا کہ میں عیسوی ہوں تیرا پہلوٹھا جیسا تو نے مجھ سے کہا میں نے ویسا ہی کیا۔ اب اٹھ کر بیٹھ اور میرے شکار میں سے کچھ کھا۔ تاکہ تو دل سے مجھے برکت دے۔ تب اسحاق نے اپنے بیٹے سے کہا کہ تو نے ایسا جلد کیونکر پاپیا اے میرے بیٹے وہ بولا اس لئے کہ خداوند تیرا خدا میرے آگے لایا۔ تب اسحاق نے یعقوب سے کہا اے میرے بیٹے نزدیک آکہ میں تجھے چھوڑوں کہ آیا تو میرا بیٹا عیسوی ہے کہ نہیں؟ اور یعقوب اپنے باپ اسحاق کے پاس گیا اور اس نے اسے چھوکر کہا آواز تو یعقوب کی ہے پر ہاتھ عیسوی کے ہیں اور اس نے اسے نہ پہچانا۔ اس لئے کہ اس کے ہاتھوں پر اس کے بھائی عیسوی کی طرح بال تھے اور جب برکت دینے لگا اور کہا کیا تو میرا بیٹا عیسوی ہی ہے؟ وہ بولا کہ میں ہوں تب اس نے کہا کہ کھانا میرے پاس لا کہ میں اپنے بیٹے کے شکار سے کچھ کھاؤں تاکہ دل سے تجھے برکت دوں، سو وہ اس کے پاس لایا اور اس نے کھایا اور اس کیلئے مے لایا اور اس نے پی پھر اس کے باپ اسحاق نے اسے کہا کہ اے بیٹے نزدیک آور مجھے چوم وہ نزدیک گیا اور اسے چوما تب اس نے اس کے لباس کی خوشبو پائی اور اسے برکت دی۔ (مکونیں باب 27 آیت 1)

مزید آگے مر قوم ہے، اور جب اسحاق یعقوب کو برکت دے چکا اور یعقوب اپنے باپ کے حضور سے باہر لکھا وہیں اس کا بھائی عیسوی اپنے شکار سے پھر اس نے بھی لذیذ کھانا پکایا اور اسے اپنے باپ کے پاس لایا اور اپنے باپ سے کہا کہ اے میرے باپ اٹھ اور اپنے بیٹے کا شکار کھاتا کہ تو دل سے مجھے برکت دے اسکے باپ اسحاق نے اس سے پوچھا تو کون ہے؟ وہ بولا میں عیسوی تیرا پہلوٹھا بیٹا ہوں اور اسحاق نے بشدت خوف کھایا اور نہایت ہی حیران ہو کر کہا کہ وہ کون تھا جو شکار کر کے میرے پاس لایا جس سے میں نے تیرے آنے سے پہلے کھا بھی لیا اور میں نے اسے برکت دی اور برکت

اس پر رہے گی۔ جب عیسیٰ نے اپنے باپ کی باتیں سنیں تو بڑی بلند اور تلخ آواز سے چلا اٹھا اور غمگین ہو کر اپنے باپ سے کہا کہ اے میرے باپ مجھے برکت دے۔ وہ بولا کہ تیرابھائی دغا سے آیا اور تیری برکت لے گیا۔ تب اس نے کہا کیا اس کا نام یعقوب شہیک نہیں رکھا گیا؟ (مکون باب 27 آیت 30 تا 36)

بانجل کا مفسر بھی اس واقعے پر حیرت کا شکار ہو جاتا ہے اور ضمیر کے ہاتھوں مجبور ہو کر اپنی چیزوں کو صفحہ قرطاس پر یوں رقم کرتا ہے۔

یعقوب نے کیسی ہر مندی (چالاکی) اور یقین کے ساتھ اس سازش کو نبھایا کون سوچ سکتا تھا کہ یہ سادہ مزاج شخص اس حشم کے منصوبہ میں اپنا کردار ایسی خوبی سے ادا کرے گا؟ یاد رکھیں جھوٹ بولنا بہت تیزی سے سیکھ لیا جاتا ہے میں حیران ہوں کہ دیانت دار یعقوب کس آسانی سے یہ کہہ گیا کہ میں تیرا پہلو ٹھا بیٹا عیسو ہوں۔ اور کیسے کہہ گیا کہ میں نے تیرے کہنے کے مطابق کیا ہے۔ جبکہ اس نے باپ سے یہ حکم نہیں لیا تھا بلکہ اپنی ماں کے کہنے کے مطابق کر رہا تھا؟ وہ کیسے کہہ گیا میرے شکار کا گوشت کھا۔ جبکہ وہ جانتا تھا کہ وہ میدان سے نہیں بلکہ باڑے سے آیا ہے؟ سب سے زیادہ حیرت اس بات پر ہے کہ کیسے اعتقاد سے اس نے اپنی کامیابی کو خدا کی طرف سے قرار دیا اور اس فریب میں اس کا نام استعمال کیا خداوند تیرے خدا نے میرا کام بنادیا۔ کیا یہ یعقوب ہے؟ کیا یہ اسرائیل ہے جس میں مکر نہیں؟ (تفہی سرالکتاب جلد اول صفحہ 109)

قارئین کرام! اندازہ لگائیے جس کتاب کو عام پڑھنے والا نہیں بلکہ اس کا مفسر حیرت کا شکار ہو جائے اس کتاب کے بارے میں یہ کہنا کہ قرآن کے مضامین اس کتاب سے ماخوذ ہیں کتنا بڑا جھوٹ ہے۔

کسی نے ایسے شاطر لوگوں کیلئے خوب کہا ہے۔

خرد کا نام جنوں رکھ دیا اور جنوں کا خرد

جو چاہے آپ کا حسن کر شمہ ساز کرے

عزیزانِ گرامی! قرآن کریم کا انداز بیان ملاحظہ کیجئے کس طرح شانِ انبیاء کو بیان کر رہا ہے:-

**وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكَلَّا جَعْلَنَا نَبِيًّا** (سورہ مریم۔ آیت ۳۹)

تو عطا فرمایا ہم نے ابراہیم کو اسلخ اور یعقوب اور سب کو ہم نے نبی بنایا۔

اور انہیں ہم نے اپنی خاص رحمت سے عطا ہیں کیس:-

**وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِنْ رَحْمَتِنَا وَجَعْلَنَا لَهُمْ لِسانَ صَدْقَةٍ عَلَيْا** (سورہ مریم۔ آیت ۵۰)

اور ہم نے عطا فرمائیں انہیں اپنی رحمت سے (طرح طرح کی نعمتیں) اور ہم نے ان کیلئے سچی اور داعی تعریف کی آواز بلند کر دی۔

بائبل نے حضرت یعقوب علیہ السلام پر کیسے کیے الزامات عائد نہیں کئے۔ کہیں آپ کیلئے یہ کہا کہ آپ نے اپنے باپ کو مے پلائی۔ کہیں آپ نے اپنے باپ کو دھوکا دیا۔ کہیں آپ نے اپنے بھائی کے خلاف سازش کی اور نہ جانے کن کن الزامات سے آپ کے مقدس اور پاکیزہ کردار کو الزام تراشیوں سے داغدار کرنے کی کوشش کی۔

جبکہ قرآن آپ کی عظمت شان کو اس طرح بیان کرتا ہے۔

### **حضرت یعقوب علیہ السلام کی دعا کی برکت**

حضرت یعقوب علیہ السلام کے فرزندوں نے حضرت یوسف علیہ السلام کو جو اذیت پہنچائی اس پر انہوں نے ندامت کا اظہار کرتے ہوئے اپنے والد حضرت یعقوب علیہ السلام سے درخواست کی آپ رب العزت کی بارگاہ میں ہماری مغفرت کی دعا کریں۔ قرآن نے اس واقعہ کو یوں بیان فرمایا:

**قَالُوا يَا أَبَانَا اسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبُنَا إِنَا كَنَا خَاطِئِينَ قَالَ سُوفَ اسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّي**

**إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ** (سورہ یوسف۔ آیت ۹۷، ۹۸)

بیٹوں نے عرض کی اے ہمارے پدر (محترم) مغفرت مانگنے ہمارے لئے ہمارے گناہوں کی پیشک ہم ہی قصوروار تھے فرمایا عنقریب مغفرت طلب کروں گا تمہارے لئے اپنے رب سے پیشک وہی غفور رحیم ہے۔

بائبل کے الزامات اور قرآن کریم کا حضرت یعقوب کی شان بیان کرنا کتنا واضح فرق ہے۔ اس کھلے فرق کے بعد بھی کیا کوئی کہہ سکتا ہے کہ قرآن بائبل کے قصوں کا مجموعہ ہے۔

اسی بابل میں حضرت یعقوب علیہ السلام سے منسوب یہ عجیب و غریب واقعہ بھی ملاحظہ کیجئے:-

اس نے کہا کہ تیر انام آگے کو یعقوب نہیں بلکہ اسرائیل ہو گا کہ تو نے خدا اور آدمیوں کے ساتھ لڑائی لڑی اور غالب آیا۔ (مکون باب 32 آیت 28)

اس کی تفسیر میں پادری میتھیو لکھتا ہے:-

فرشته بڑی ملائمت اور انکساری سے درخواست کرتا ہے کہ مجھے جانے دے جیسے خدا نے موئی سے کہا تھا کہ تو مجھے اب چھوڑ دے۔ یعقوب اپنی پاکیزہ بلاہٹ پر قائم رہتا ہے جب تک تو مجھے برکت نہ دے میں تجھے جانے نہیں دوں گا فتح یا بھی کی خوشی کا فائدہ تب ہی ہو گا جب ساتھ برکت کے تسلی بھی ہو گی۔ یہ برکت مانگ کرو وہ اپنی کمتری کا اعتراف کرتا ہے حالانکہ کشتی میں وہ غالب نظر آتا ہے۔ فرشته اس کا نام بدل کر اس پر عزت کا ایک داعیٰ نشان لگاتا ہے فرشته کہتا ہے تو ایک بہادر جنگجو مرد ہے دلیر انہ ڈٹ جاتا ہے تیر انام کیا ہے؟ یعقوب کہتا ہے میر انام یعقوب یعنی ایڑی پکڑنے والا ہے۔ زور یا چالبازی سے سبقت لے جانے والا۔ فرشته کہتا ہے خیر اب سے تو اسرائیل یعنی خدا سے زور آزمائی کرنے والا۔ خدا کا سردار، شہزادہ کہلانے گا۔ یعقوب کو اس میدان میں گویا اعزازی خطاب دیا گیا جو تا ابد قائم رہے گا مگر اتنا ہی نہیں تھا اس نے خدا سے زور آزمائی کی وہ آدمیوں سے بھی زور آزمائی کرے گا۔ (تفسیر الکتاب جلد اول صفحہ 126)

قارئین کرام! خود انصاف کیجئے کہ یہ عبارت کیسی ہے اس میں شان بیان ہو رہی ہے یا تنقیص کی جا رہی ہے کہ اس نے خدا سے زور آزمائی کی وہ آدمیوں سے بھی زور آزمائی کرے گا۔ اور خدا تعالیٰ کی شان میں بے ادبی بھی بہت واضح۔ معلوم یوں ہوتا ہے کہ اس کتاب میں اس قدر تحریف کی گئی ہے کہ جگہ جگہ اللہ تعالیٰ اور انبیاء کرام کی اہانتیں پائی جاتی ہیں اور اس کے بر عکس اگر قرآن کا مطالعہ کیا جائے تو اندراز بیان سے ہٹ کر ہر نبی کی عظمتِ شان کو بیان کیا جا رہا ہے۔

حضرت یوسف علیہ السلام کا تذکرہ بائبل کتاب مکوین کے باب 37 اور 39 سے 50 تک ملتا ہے، اسی میں مذکور ہے کہ اور یوسف نے ان کے باپ کے پاس ان کے بارے میں فتح افواہ پہنچاوی۔ (مکوین باب 37 آیت 2)

اس فقرہ سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ یوسف علیہ السلام (معاذ اللہ) چھلی کیا کرتے تھے۔

حضرت یوسف علیہ السلام کے خواب کے بارے میں بائبل کا اندراز بیان ملاحظہ کیجئے، پھر اس نے اور خواب دیکھا اور اسے اپنے بھائیوں سے بیان کر کے کہا کہ میں نے ایک اور خواب دیکھا کہ سورج اور چاند اور گیارہ ستارے میرے آگے جھکے اور جب اس نے یہ اپنے باپ اور بھائیوں سے بیان کیا تب اسکے باپ نے اسے جھٹکا اور اسے کہا کہ یہ کیا خواب ہے جو تو نے دیکھا ہے؟ کیا میں اور تیری ماں اور تیرے بھائی آئیں گے اور زمین تک تیرے آگے جھکیں گے، پس اس کے بھائیوں نے اس سے حسد کیا لیکن اس کے باپ نے اس بات کو دل میں رکھا۔ (مکوین باب 37 آیت 9 تا 11)

قرآن کریم نے بھی حضرت یوسف علیہ السلام کے قصہ کو بیان فرمایا مگر اس کا حسن بیان، اس کی فصاحت و بلاغت کس قدر ممتاز ہے۔

قرآن کریم میں ارشاد باری تعالیٰ ہوتا ہے کہ

اذ قال یوسف لابیه يا ابٰت انى رايت احد عشر كوكبا والشمس والقمر رايتهم لى ساجدين  
قال يابنى لا تقصص رؤياك على اخوتک فيكيدوا لك كيدا ان الشيطان للانسان عدو  
مبين وكذلك يجتبىك ربک ويعلمك من تاویل الاحادیث ویتم نعمته عليك وعلى آل  
يعقوب كما اتمها على ابویک من قبل ابراهیم واسحاق ان ربک علیم حکیم (سورہ یوسف۔ آیت ۲۳)

(یاد کرو) جب کہا یوسف نے اپنے والد سے اے میرے (محترم) باپ! میں نے (خواب میں) دیکھا ہے گیارہ ستاروں کو اور سورج اور چاند کو میں نے انھیں دیکھا کہ وہ مجھے سجدہ کر رہے ہیں آپ نے فرمایا اے میرے پچھے نہ بیان کرنا اپنا خواب اپنے بھائیوں سے ورنہ وہ سازش کریں گے تیرے خلاف پیش ک شیطان انسان کا کھلا دشمن ہے اور اسی طرح چن لے گا تجھے تیرارت اور سکھادے گا تجھے باتوں کا انجام (یعنی خوابوں کی تعبیر) اور پورا فرمایا گا اپنا انعام تجھ پر اور یعقوب کے گھرانے پر جیسے اس نے پورا فرمایا اپنا انعام اس سے پہلے تیرے دو باپوں ابراہیم اور ایکھن پر یقیناً تیرا پر ورد گار سب کچھ جانے والا بہت داتا ہے۔

قارئین کرام! حضرت یوسف علیہ السلام کی عظمتِ شان اور اوصاف جس طرح قرآن کریم بیان فرماتا ہے بائبل ان کی شان اور اوصاف بیان کرنے میں ساکت ہے۔

حضرت یوسف علیہ السلام کے حوالے سے بائبل میں یہ واقعہ ملاحظہ کیجئے:-

اور اس کے بعد یوں ہوا کہ اس کے آقا کی بیوی کی آنکھ اس پر لگی اور وہ بولی کہ میرے ساتھ ہم بستر ہو لیکن اس نے انکار کیا اور اپنے آقا کی بیوی سے کہا دیکھ میرے آقا کو کسی چیز سے جو گھر میں میرے پاس ہے خبر نہیں اور اس نے اپنا سب کچھ میرے ہاتھ میں سونپ دیا ہے اور اس گھر میں مجھ سے بڑا کوئی نہیں اور اس نے سواتیرے چونکہ تو اس کی بیوی ہے کوئی چیز میرے اختیار سے باہر نہیں رکھی تو ایسی بڑی بدی اور خدا کا گناہ میں کیوں کروں؟ اور گوہ اسے روز بروز کہتی تھی مگر اس نے نہ مانا کہ اس کے ساتھ سوئے تاکہ اس سے زنا کرے اتفاق سے ایک دن ایسا ہوا کہ وہ اپنے کام کیلئے گھر میں آیا اور گھر کے لوگوں میں سے وہاں کوئی نہ تھا تب اس نے اس کا دامن پکڑ کے کہا کہ میرے ساتھ ہم بستر ہو وہ اپنا جسم بہ اس کے ہاتھ میں چھوڑ کر بھاگ گیا جب اس نے دیکھا کہ وہ اپنا جسم بہ میرے ہاتھ میں چھوڑ کر بھاگ گیا تو اس نے اپنے گھر کے لوگوں کو چلا کر بلا یا اور کہا دیکھو وہ کیسے عبرانی کو ہمارے پاس لایا کہ وہ ہم سے کھیل کرے وہ اندر آیا کہ میرے ساتھ ہم بستر ہو اور میں بڑے زور سے چلائی جب اس نے سنا کہ میں نے آواز بلند کی اور چلانی تو وہ اپنا جسم بہ میرے ہاتھ میں چھوڑ کر بھاگ گیا سو اس نے اس کا جسم بہ اپنے پاس رکھا جب تک کہ اس کا آقا گھر میں نہ آیا تب اس نے ولیسی ہی باتیں اس سے کہیں اور کہا کہ یہ عبرانی غلام جس کو تو ہمارے پاس لایا اندر رکھس آیا کہ میرے ساتھ کھیل کرے اور ایسا ہوا کہ جب میں نے آواز بلند کی اور چلانی تھی تو وہ اپنا جسم بہ میرے پاس چھوڑ کر باہر بھاگ گیا۔ جب اس کے آقا نے یہ باتیں جو اس کی بیوی نے کہیں کہ تیرے غلام نے مجھ سے یوں کیا سنیں تو اس کا غضب بھڑکا اور یوسف کے آقا نے اس کو پکڑ دیا اور اس کو بادشاہ کے قیدیوں کے ساتھ قید خانہ میں بند کر دیا اپس وہ قید خانہ میں رہا۔ (مکون باب ۳۹ آیت ۲۷)

اب اسی واقعہ کو قرآن کریم میں ملاحظہ کیجئے اور حسن بیان پر عش عش کراٹھئے۔

قرآن مجید فرماتا ہے:

وَرَاوْدَتْهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَنْ نَفْسِهِ وَغَلَقَتِ الْأَبْوَابِ وَقَالَتْ هِيَتْ لَكَ قَالَ مَعَاذَ اللَّهِ إِنَّهُ رَبِّ  
أَحْسَنِ مَثَوَىٰ إِنَّهُ لَا يَفْلُحُ الظَّالِمُونَ - وَلَقَدْ هَمَتْ بِهِ وَهُمْ بِهَا لَوْلَا إِنْ رَأَيَ بِرِيَانَ رَبِّهِ كَذَلِكَ  
لَنْصَرَفْ عَنْهُ السُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ - وَاسْتَبِقَا الْبَابَ وَقَدْتَ قَمِيصَهُ مِنْ  
دِبْرِ وَالْفَيْأِ سِيدَهَا لَدِي الْبَابِ قَالَتْ مَا جَزَاءُ مَنْ ارَادَ بِاهْلِكَ سُوءًا إِلَّا أَنْ يُسْجَنَ أَوْ عَذَابُ الْيَمِّ -  
قَالَ هِيَ رَاوْدَتْنِي عَنْ نَفْسِي وَشَهَدَ شَاهِدٌ مِنْ أَهْلِهَا إِنْ كَانَ قَمِيصَهُ قَدْ مِنْ قَبْلِ فَصَدَقَتْ وَهُوَ  
مِنَ الْكَاذِبِينَ - وَإِنْ كَانَ قَمِيصَهُ قَدْ مِنْ دِبْرِ فَكَذَبَتْ وَهُوَ مِنَ الصَّادِقِينَ - فَلَمَّا رَأَى قَمِيصَهُ  
قَدْ مِنْ دِبْرِ قَالَ إِنَّهُ مِنْ كَيْدِكَنْ أَنْ كَيْدِكَنْ عَظِيمٌ - يُوسُفَ اعْرَضْ عَنْ هَذَا وَاسْتَغْفِرِي لِذَنبِكَ  
إِنْكَ كَنْتَ مِنَ الْخَاطِئِينَ (سورہ یوسف۔ آیت ۲۳-۲۹)

اور بہلانے پھلانے لگی انھیں وہ عورت جس کے گھر میں آپ تھے کہ ان سے مطلب براری کرے اور (ایک دن) تمام دروازے بند کر دیئے اور (بصد ناز) کہنے لگی بس آبھی جا یوسف (پاکباز) نے فرمایا خدا کی پناہ! (یوں نہیں ہو سکتا) وہ (تیراخاوند) میرا محسن ہے اس نے مجھے بڑی عزت سے ٹھرا یا ہے پیشک ظالم فلاح نہیں پاتے اور اس عورت نے تو قصد کر لیا تھا ان کا اور وہ بھی قصد کرتے اس کا اگر نہ دیکھ لیتے اپنے رب کی (روشن) دلیل۔ یوں ہوا تاکہ ہم دور کر دیں یوسف سے برائی اور بے حیائی کو پیشک وہ ہمارے ان بندوں میں سے تھا جو چن لئے گئے ہیں اور دونوں دوڑپڑے دروازہ کی طرف اور اس عورت نے پھاڑ ڈالا ان کا کرتہ پیچھے سے اور (اتفاق ایسا ہوا کہ) ان دونوں نے کھڑا پایا اس کے خاوند کو دروازے کے پاس جھٹ بول اُٹھی (میرے سرتاج! بتائیے) کیا سزا ہے اس کی جوارا دہ کرے تیری بیوی کے ساتھ برائی کا بجز اس کے کہ اسے قید کر دیا جائے یا (اسے) دردناک عذاب دیا جائے آپ نے (جو ابا) فرمایا (میں نے نہیں بلکہ) اس نے بہلانا چاہا ہے مجھے کہ مطلب براری کرے اور گواہی دی ایک گواہ نے جو اس عورت کے خاندان سے تھا (کہ دیکھو!) اگر یوسف کی قمیں آگے سے پھٹی ہوئی ہے تو اس نے سچ کہا اور وہ جھوٹوں میں سے ہے اور اگر اس کی قمیں پھٹی ہوئی ہو پیچھے سے تو پھر اس نے جھوٹ بولا اور یوسف پھوٹوں میں سے ہے پس جب عزیز نے دیکھا ہیرا، ان یوسف کو کہ پھٹا ہوا ہے پیچھے سے تو بول اٹھایا سب تم عورتوں کا فریب ہے پیشک تم عورتوں کا فریب بڑا (خطرناک) ہوتا ہے اے یوسف (پاکباز) اس بات کو جانے دو اور (اے عورت) اپنے گناہ کی معافی مانگ پیشک تو ہی قصور واروں میں سے ہے۔

اب قرآن کی بائبل کی عبارت سے تقابل کیجئے۔

بائبل میں مذکور ہے کہ عزیز مصر نے اپنی بیوی کے کہنے سے آپ کو قید میں ڈال دیا۔

یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا اللہ نے اپنے نبی کی برآت بیان فرمائی؟ یہاں بائبل آپ کی بے گناہی کو ثابت کرنے سے قاصر ہے۔

آپ کی عظمت و بے گناہی اور آپ کی عصمت کو قرآن نے بیان فرمایا اور بتایا کہ اس وقت اللہ تعالیٰ نے ایک گواہ سے گواہی دلوائی اور پھر عزیز مصر نے بھی اپنی بیوی ہی کو ملامت کی، صرف اتنا ہی نہیں بلکہ قرآن مجید میں ہے کہ مصر کی عورتوں نے بھی یوسف طیب السلام کی پاک دامنی کی گواہی دی۔

قال ما خطبکن اذ راودتن یوسف عن نفسه قلن حاش لله ما علمنا عليه من سوء  
بادشاهے (ان عورتوں کو بلا کر) پوچھا کیا معااملہ ہوا جب تم نے یوسف کو بہلا یا تھا اپنی مطلب براری کیلئے  
(بیک زبان بولیں) حاش اللہ! نہیں معلوم ہوئی ہمیں اس میں ذرا برا آئی۔ (سورہ یوسف۔ آیت ۱۵)

یہ سن کر زلخا عزیز مصر کی بیوی سے رہانہ گیا اور اس نے بھی حضرت یوسف علیہ السلام کی عصمت اور طہارت نفس  
کی گواہی دی قرآن بیان کرتا ہے:

قالت امراة العزيز الآن حصحص الحق انا راودته عن نفسه وانه لمن الصادقين - ذلك ليعلم  
انی لم اخنه بالغیب وان الله لا یهدی کید الخائنین - وما ابرئي نفسی ان النفس لاماارة  
بالسوء الا مارحم ربی ان ربی غفور رحيم (سورہ یوسف۔ ۵۳ تا ۵۱)

عزیز کی بیوی (کو یارائے ضبط نہ رہا) کہنے لگی اب تو آشکارا ہو گیا حق میں نے ہی اسے پھسلانا چاہا تھا اپنی مطلب براری کیلئے  
بخداؤہ تو سچا ہے (یوسف نے کہا) یہ میں نے اس لئے کہا تھا تاکہ عزیز جان لے کہ میں نے اس کی غیر حاضری میں خیانت  
نہیں کی اور یقیناً اللہ تعالیٰ کامیاب نہیں ہونے دیتا و غایباً زوں کی فریب کاری کو اور میں اپنے نفس کی برآت (کادعویٰ) نہیں  
کرتا پیشک نفس تو حکم دیتا ہے برائی کا مگروہی (بچتا ہے) جس پر میرارت رحم فرمادے۔ یقیناً میرارت غفور رحیم ہے۔

کیا قرآن کریم کی اس فصاحت و بلاغت اور عظمت کو دیکھنے کے بعد بھی یہ کہنا درست ہو سکتا ہے کہ پیغمبر اسلام  
نے بائل کے مظاہر میں عن کران کو اپنی زبان میں ڈھال لیا تھا۔

مستشر قین کے نزدیک تو قرآن مجید حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے تخيیل کا نتیجہ ہے، کیا مستشر قین یہ بتاسکتے ہیں  
جو یہ ایمان رکھتے ہیں کہ موجودہ بائل اللہ کی کتاب ہے اس کا انداز بیان قرآن کے مقابلے میں کم تر کیوں ہے؟  
بائل میں قرآن جیسی فصاحت و بلاغت کیوں نہیں پائی جاتی؟

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تو مکہ کے اس معاشرہ میں پیدا ہوئے جہاں بقول مستشر قین انتشار برپا تھا لوگ بے چین  
و پریشان تھے۔ ذرا یہ تو بتائیے کہ اسی منتشر معاشرے کے ایک شخص نے قرآن مجید جیسی کتاب کیسے لکھ ڈالی  
جس کا اسلوب بیان بائل سے کئی گناہ ارفع و اعلیٰ اور فصاحت و بلاغت کا حامل ہے؟

بانبل میں سب سے زیادہ طویل واقعہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کا ہے۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ نے جب دین کی دعوت دینے کیلئے بھیجا اس واقعے کو بانبل نے اس طرح بیان کیا ہے:-

تب موسیٰ نے جواب میں کہا کہ اگر وہ میرا اعتبار نہ کریں نہ میری بات سنیں بلکہ کہیں کہ خداوند تجھ پر ظاہر نہیں ہوا تو میں ان سے کیا کہوں تب خداوند نے اس سے کہا کہ تیرے ہاتھ میں کیا ہے؟ وہ بولا عصا ہے اس نے کہا اسے زمین پر پھینک دے اس نے زمین پر پھینک دیا تو وہ سانپ بن گیا اور موسیٰ اس کے سامنے سے بھاگا تب خداوند نے موسیٰ سے کہا اپنا ہاتھ بڑھا اور اس کو دم سے پکڑ لے اس نے ہاتھ بڑھایا اور اسے پکڑ لیا وہ اس کے ہاتھوں میں عصا ہو گیا اس نے کہا اس سے وہ اعتبار کریں گے کہ خداوند ان کے باپ دادا کا خدا، ابراہیم کا خدا اور اسحاق کا خدا اور یعقوب کا خدا تجھ پر ظاہر ہوا پھر خداوند نے اسے کہا کہ تو اپنا ہاتھ اپنی چھاتی پر رکھ تو اس نے اپنا ہاتھ اپنی چھاتی پر رکھا اور جب نکالا تو وہ اس کا ہاتھ برف کی مانند مبروس تھا پھر اس نے کہا تو اپنا ہاتھ پھر اپنی چھاتی پر رکھا اس نے پھر رکھا جب باہر نکلا تو وہ اس کے باقی بدن جیسا ہو گیا اور اس نے کہا کہ اگر وہ تجھ پر ایمان نہ لائیں اور پہلے مجذہ کی آواز کونہ سنیں تو تو دریا کا پانی لے کر زمین پر چھڑک دے اور وہ پانی جو تو دریا سے لے گا زمین پر خون ہو جائے گا۔ تب موسیٰ نے خداوند سے کہا اے میرے خداوند میں تیری منت کرتا ہوں میں فحاحت سے بول نہیں سکتا، نہ کل اور نہ اس سے پہلے کیونکہ میں رک رک کر بولتا ہوں اور میری زبان میں لکھت ہے تب خداوند نے کہا کہ آدمی کو منہ کس لئے دیا؟ اور کون گونگایا بہرہ یا پینا یا انڈھا پیدا کرتا ہے؟ کیا میں نہیں کرتا جو خداوند ہوں؟ پس اب تو جا اور میں تیرے منہ کے ساتھ ہوں گا اور جو کچھ تجھے کہنا ہو گا تجھ کو سکھاؤں گا۔ تب اس نے کہا اے خداوند میں تیری منت کرتا ہوں کہ کسی اور کے ہاتھ سے جس کو تو چاہے یہ پیغام بھیج تب خداوند کا غصہ موسیٰ پر بھڑکا۔

(خروج باب 4 آیت 14)

بانبل کی اس عبارت کو پڑھ کر یہ محسوس ہوتا ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام بارہ نبوت کو اٹھانے کیلئے رضا مند نہیں تھے اور بہانے کر رہے تھے، اس پر خداوند کا غصہ موسیٰ پر بھڑکا۔ بانبل کی اسی عبارت سے متعلق بانبل کا مفسر لکھتا ہے:-

موسیٰ اب بھی اپنی تفویض شدہ خدمت سے پچھے ہٹ رہا ہے اب ہم اسے اس کی عاجزی اور کم سختی پر معمول نہیں کر سکتے بلکہ ماننا پڑے گا کہ اس کی وجہ حد سے زیادہ بزدی، کاہلی اور بے اعتقادی ہے۔ (تفیر الکتاب جلد اول صفحہ 179)

مزید آگے لکھتا ہے:-

جب اس دلیل کے خلاف فیصلہ سنادیا گیا اور سارے بہانوں کے جواب دے دیئے گئے تو موسیٰ نے عرض کی اے خداوند! میں تیری منت کرتا ہوں کسی اور کے ہاتھ سے جسے تو چاہے یہ پیغام بھیج اور مجھے بھیڑ کریاں چرانے کو مدیان ہی میں رہنے دے۔ خدا کیسی بندہ نوازی سے اس کے سارے بہانوں کے جواب دیتا ہے حالانکہ خداوند کا قهر موسیٰ پر بھڑکا تو بھی اس سے دلیل بازی کرتا ہے اور آخر اس پر غالب آتا ہے آدمی کامنہ کس نے بنایا ہے؟ کیا میں ہی جو خداوند ہوں یہ نہیں کرتا؟ موسیٰ جانتا تھا کہ خدا نے انسان کو بنایا ہے اب اسے یاد دلانے کی ضرورت ہے کہ خدا نے انسان کامنہ بھی بنایا ہے اور انسان کے سارے قویٰ پر اسی کو قدرت اور اختیار حاصل ہے۔ (ایضاً)

جبکہ قرآن مجید حضرت موسیٰ علیہ السلام کی مسامی تبلیغ کو یوں بیان کرتا ہے:

**ثُمَّ بَعْثَنَا مِنْ بَعْدِهِمْ مُوسَىٰ بِآيَاتِنَا إِلَىٰ فَرْعَوْنَ وَهَامَةَ فَظَلَمُوا بِهَا فَانْظُرْ كِيفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ**  
پھر ہم نے بھیجا ان کے بعد موسیٰ (علیہ السلام) کو اپنی نشانیاں دے کر فرعون اور اس کے درباریوں کی طرف توانہوں نے انکار کر دیا ان کا سود یکھو کیسا انجام ہوا افساد برپا کرنے والوں کا۔ (سورہ اعراف۔ آیت ۱۰۳)

اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کی شانِ اعلائی کلمۃ اللہ حق کو یوں بیان کرتا ہے:

**وَقَالَ مُوسَىٰ يَا فَرْعَوْنَ أَنِّي رَسُولُ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ حَقِيقٌ عَلَىٰ أَنْ لَا يَقُولُ عَلَىٰ اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ**  
**جِئْتُكُمْ بِبَيِّنَاتٍ مِّنْ رَبِّكُمْ فَارْسِلْ مَعِيَ بَنِي إِسْرَائِيلَ قَالَ إِنْ كُنْتَ جِئْتَ بِآيَةً فَاتَّبِعْ بِهَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ فَالْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثَعَبَانٌ مُّبِينٌ وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِيَ بِيَضَاءٍ لِلنَّاظِرِينَ** (سورہ اعراف)  
(آیت ۱۰۲-۱۰۸)

اور کہا موسیٰ (علیہ السلام) نے اے فرعون! بلاشبہ میں رسول ہوں پروردگارِ عالم کا واجب ہے مجھ پر کہ میں نہ کہوں اللہ پر سوائے سچی بات کے۔ میں آیا ہوں تمہارے پاس روشن دلیل لیکر تمہارے رب کی طرف سے پس بھیج دے میرے ساتھ میں اسرائیل کو۔ فرعون نے کہا اگر تم لائے ہو کوئی نشانی تو پیش کرو اسے اگر تم (اپنے دعویٰ میں) سچے ہو تو ڈال دیا موسیٰ نے اپنا عصا تو فوراً وہ صاف اٹھا بن گیا اور نکلا اپنا ہاتھ (گریبان سے) تو فوراً وہ سفید (روشن) ہو گیا ویکھنے والوں کیلئے۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام سے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

**اذہب الی فرعون انه طغی** (سورہ ط- آیت ۲۲)

(اب) جائیے فرعون کے پاس وہ سرکش بن گیا ہے۔

بائبل حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بارے میں بیان کرتی ہے کہ آپ نے فرعون کے پاس جانے سے گریز کیا اور بہانے بنائے اس پر خداوند غفتے سے بھڑکا۔

لیکن قرآن کا اندازِ بیان ملاحظہ کجھے جب اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو تبلیغ کیلئے فرعون کی طرف بھیجا تو آپ نے جواب دیا قرآن اس کو یوں بیان کرتا ہے:-

**قال رب اشرح لى صدرى - ويسلى امرى - واحلل عقدة من لسانى - يفقهوا قولى  
واجعل لى وزيرا من اهلى - هارون اخى - اشدد به ازرى - واشركه فى امرى  
كى نسبحك كثيرا - وندذكرك كثيرا - انك كنت بنا بصيرا** (سورہ ط- آیت ۳۵ تا ۴۵)

آپ نے دعا مانگی اے میرے پروردگار! کشاور فرمادے میرے لئے میرا سینہ اور آسان فرمادے میرے لئے میرا یہ (کٹھن) کام اور کھول دے گرہ میری زبان کی تاکہ اچھی طرح سمجھ سکیں وہ لوگ میری بات اور مقرر فرمایہ اوزیر میرے خاندان سے یعنی ہارون کو جو میرا بھائی ہے مضبوط فرمادے اس سے میری کمر اور شریک کر دے اسے میری (اس) مہم میں۔ تاکہ ہم دونوں کثرت سے تیری پاکی بیان کریں اور ہم کثرت سے تیرا ذکر کریں بیشک تو ہمارے (ظاہر و باطن) کو خوب دیکھنے والا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے کیا جواب دیا ارشاد ہوتا ہے:-

**قال قد اوتیت سؤلک يا موسى** (سورہ ط- آیت ۳۶)

جواب ملما منظور کر لی گئی ہے آپ کی درخواست اے موسی!

پھر جب حضرت موسیٰ علیہ السلام فرعون کے دربار میں تبلیغ کیلئے پہنچے تو انہوں نے کیا جواب دیا۔  
بائبل یہاں خاموش ہے قرآن بیان کرتا ہے:-

قال ان كنت جنت بآية فات بها ان كنت من الصادقين - فالقى عصاه فاذا هى ثعبان مبين -  
ونزع يده فاذا هى بيضاء للناظرين - قال العلام من قوم فرعون ان هذا لساحر عليم - يريدان

**يخرجكم من ارضكم فماذا تامرون** (سورہ اعراف- آیت ۱۰۶ تا ۱۱۰)

فرعون نے کہا اگر تم لائے ہو کوئی نشانی تو پیش کرو اسے اگر تم (اپنے دعویٰ میں) سچ ہو تو ڈال دیا موسیٰ نے اپنا عصا تو فوراً وہ صاف اڑ دھا بن گیا اور نکلا اپنا ہاتھ (گریبان سے) تو فوراً وہ سفید (روشن) ہو گیا دیکھنے والوں کیلئے۔ کہنے لگے قوم فرعون کے رئیس واقعی یہ شخص بڑا ماہر جادوگر ہے چاہتا ہے کہ نکال دے تمہارے ملک سے توبہ تم کیا مشورہ دیتے ہو۔

## جادوگروں کا اجتماع

فرعون کے وزیروں نے اس کو مشورہ دیا کہ ملک مصر میں بڑے بڑے جادوگر موجود ہیں ان کو بلایے اور ان دونوں بھائیوں سے مقابلہ کروائیے تاکہ دودھ کا دودھ اور پانی کا پانی ہو جائے اور مجمع عام کے سامنے موسیٰ علیہ السلام کے کرتبوں کی حقیقت کھل جائے گی، اس تدبیر سے ہم ان دونوں بھائیوں سے نجات پالیں گے۔

**قالوا ارجه و اخاه و ارسل فی المدائن حاشرين - یاتوک بكل ساحر علیم - وجاء السحرة فرعون بولے مہلت دو اسے اور اس کے بھائی کو اور سبھی جو شہروں میں ہر کارے تاکہ وہ لے آجیں تمہارے پاس ہر ماہر جادوگر کو اور آگئے جادوگر فرعون کے پاس۔ (سورہ اعراف۔ آیت ۱۱۳ تا ۱۱۴)**

## جادوگر فرعون کے دربار میں

پورے ملک سے چوٹی کے نامور جادوگر فرعون کے دربار میں جمع ہو گئے اور انہیں اس بات کا علم تھا کہ فرعون نے اپنے تحنت کو سہارا دینے کیلئے ان کا سہارا لیا ہے لہذا انہوں نے فرعون سے کہا کہ اگر ہم موسیٰ علیہ السلام پر غالب آجائیں تو ہمیں کیا انعام دیا جائے گا۔ قرآن کریم نے اس واقعہ کو یوں بیان فرمایا۔

**وجاء السحرة فرعون قالوا ان لنا لاجرا ان كنا نحن الغالبين - قال نعم و انكم لمن المقربين**  
اور آگئے جادوگر فرعون کے پاس جادوگروں نے کہا یقیناً (آج تو) ہمیں بڑا انعام ملنا چاہئے اگر ہم (موسیٰ پر) غالب آجائیں۔  
فرعون نے کہا بیک اور (اس کے علاوہ) خاصاں بارگاہ سے ہو جاؤ گے۔ (سورہ اعراف۔ آیت ۱۱۲، ۱۱۳)

بائبل نے جادوگروں سے مقابلہ کا حال یوں بیان کیا ہے:-

پس موسیٰ اور ہارون فرعون کے پاس گئے اور جیسا خداوند نے ان سے کہا تھا کیا۔ ہارون نے اپنا عصا فرعون اور اس کے دربار یوں کے سامنے پھینکا تو وہ سانپ بن گیا۔ تب فرعون نے دانتاں اور جادوگروں کو بلا یا تو مصر کے جادوگروں نے بھی اپنے جادو سے ایسا ہی کیا ان میں سے ہر ایک نے اپنا عصا پھینکا تو وہ سانپ بن گئے پر ہارون کا عصا ان کے عصاؤں کو نکل گیا۔ (خروج باب 7 آیت 10 تا 12)

جبکہ قرآن کریم فصاحت و بلاغت کے ساتھ اس واقعہ کو یوں بیان کرتا ہے:

قالوا يَا مُوسَىٰ إِنَّا أَنْ تَلْقَىٰ وَإِنَّا إِنْ نَكُونَ نَحْنُ نَحْنُ الْمُلْقِيُّنَ - قَالَ اللَّهُمَّ إِنَّمَا الْقَوْمُ سُحْرُوا إِذْنِنَا وَأَسْتَرْهُبُوهُمْ وَجَاءَ وَأَسْحَرَ عَظِيمًا - وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ مُوسَىٰ إِنَّ الْقَوْمَ عَصَاكَ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَا فَكُونَ - فَوْقَ الْحَقِّ وَبَطْلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ - فَغَلَبُوا بِنَالِكَ وَانْقَلَبُوا صَاغِرِينَ (سورہ اعراف۔ آیت ۱۱۹ تا ۱۲۵)

جادوگروں نے کہا ہے موسیٰ! یا تو تم (پہلے) ڈالو رنہ ہم ہی (پہلے) ڈالنے والے ہیں آپ نے فرمایا تم ہی ڈالو پس جب انہوں نے ڈالا تو جادو کر دیا انہوں نے لوگوں کی آنکھوں پر اور خوفزدہ کر دیا انھیں اور مظاہرہ کیا انہوں نے بڑے جادو کا اور ہم نے وحی کی موسیٰ کو کہ ڈالنے اپنا عصا تو وہ فوراً نکلنے لگا جو فریب انہوں نے بنار کھا تھا تو ثابت ہو گیا حق و باطل جو (جادو) وہ کیا کرتے تھے یوں فرعونی مغلوب ہو گئے وہاں (بھرے مجھ میں) اور پلٹے ڈلیں و خوار ہو کر۔

ان جادوگروں کا انجام کیا ہوا بائبل اس پر خاموش ہے لیکن قرآن کریم اس واقعہ کو مفصل بیان کرتا ہے:  
وَالْقَى السُّحْرَةِ سَاجِدِينَ - قَالَوَا آمَنَا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ - رَبِّ مُوسَىٰ وَهَارُونَ - قَالَ فَرَعُونَ آمَنْتُمْ  
بِهِ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ أَنْ هَذَا لَمَكْرُ مَكْرَتِمُوْهُ فِي الْمَدِينَةِ لِتَخْرُجُوا مِنْهَا أَهْلُهَا فَسُوفَ تَعْلَمُونَ -  
لَا قَطْعَنَ اِيْدِيْكُمْ وَارْجُلَكُمْ مِنْ خَلَافَ ثُمَّ لَا صَلَبَنَكُمْ اجْمَعِينَ - قَالَوَا اِنَّا إِلَيْهِ رِبُّنَا مُنْقَلَبُونَ -  
وَمَا تَنْقَمِ مِنَا إِلَّا اَنْ آمَنَّا بِآيَاتِ رَبِّنَا لَمَا جَاءَتْنَا رِبَّنَا اَفْرَغَ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوْفِنَا مُسْلِمِينَ

اور گر پڑے جادوگر سجدہ کرتے ہوئے (اور) کہنے لگے ہم تو ایمان لے آئے سارے جہانوں کے پروردگار پر جو رب ہے موسیٰ اور ہارون کا فرعون نے کہا تم تو ایمان لائے ہوئے تھے اس پر اس سے پہلے کہ میں (اس کے مقابلہ کی) تمہیں اجازت دیتا بیک یہ ایک فریب ہے جو تم نے (مل کر) کیا ہے شہر میں تاکہ تم نکال دو یہاں سے اس کے اصلی باشندوں کو ابھی (اس کا انجام) تمہیں معلوم ہو جائے گا میں (پہلے) کٹوادوں گا تمہارے ہاتھ اور تمہارے پاؤں مختلف طرفوں سے پھر تمہیں سویل پر لٹکا دوں گا سب کے سب کو وہ بولے (پرواہ نہیں) ہم تو اپنے رب کی طرف جانے والے ہیں اور تو کیا ناپسند کرتا ہے

ہم سے بجز اس کے کہ ہم ایمان لائے اپنے رب کی آئیوں پر جب وہ آنکھیں ہمارے پاس اے ہمارے رب! انڈیل دے ہم پر صبر اور وفات دے ہمیں اس حال میں کہ ہم مسلمان ہوں۔ (سورہ اعراف۔ آیت ۱۲۰ تا ۱۲۶)

ان واقعات کا باسل میں ذکر تک نہیں۔

اگر قرآن باسل ہی سے مانوذ ہے تو موجودہ باسل میں قرآن جیسی فصاحت و بلاغت کیوں نہیں پائی جاتی؟ اس لئے کہ اس میں اس حد درجہ تحریف کی جا چکی ہے اور موجودہ باسل یہودی و عیسائی علماء کی تخلیقی صلاحیتوں کا نتیجہ ہے۔ جیسا کہ کیرن آرم سٹر انگ لکھتی ہیں۔

ہمیں بالکل معلوم نہیں کہ اتنا جیل کس نے لکھی ہیں؟ جب وہ پہلی بار ظہور پذیر ہو گئیں تو انہیں گمنام تحریروں کے ذریعے سے پھیلایا گیا۔ بعد میں انہیں رفتہ رفتہ ابتدائی دنوں کے کلیسا کی اہم شخصیتوں سے منسوب کیا جانے لگا۔ ان کے مصنفوں وہ ’یہودی عیسائی‘ تھے جو یونانی زبان میں لکھتے تھے اور وہ رومان ایمپائر کے ان شہروں میں رہتے تھے جو یونانیوں سے منسوب تھے وہ نہ صرف تخلیقی صلاحیتوں کے مالک تھے اور ان میں سے ہر ایک اپنا مخصوص تعصب رکھتا تھا بلکہ وہ کسی تحریر کو قابل اشاعت بنانے کے اس فن میں بھی مہارت رکھتے تھے جس کا مظاہرہ انہوں نے قدیم مواد کی تدوین کاری میں کیا۔ (The Bible The Biography) از کیرن ار مسٹر انگ صفحہ ۷۷ مترجم محمد سعید خان مطبوعہ نگارشات پبلشرز (2009ء)

اسی کتاب کی ابتداء میں لکھتی ہیں، باسل میں شروع ہی سے کوئی متحده پیغام نہیں تھا جب مرتبین (یہودی عیسائی) عہد نامہ کے صحائف کو کیجا کرنے لگے تو انہوں نے ان کے باہمی طور پر متصادم تصورات کو بھی شامل کر دیا اور انہیں کسی تہرے کے بغیر پہلو بہ پہلو جوڑ دیا۔ شروع کے مرتبین نے ورثے میں جو کلام پایا انہوں نے اس کے متن پر نظر ثانی کرنے میں خود کو آزاد پایا اور اس آزادی سے بھر پور فائدہ اٹھاتے ہوئے اسے بالکل مختلف معنی پہنادیئے۔ دورِ ما بعد کے مفسرین اپنے دور کے مسائل کیلئے باسل میں سے عمل کے نمونے تلاش کرتے رہے۔ بعض اوقات تو وہ اسے اپنا نظریہ حیات وضع کرنے کیلئے استعمال کرتے اور اسے تبدیل کرنے میں بھی خود کو آزاد سمجھتے۔ (ایضاً صفحہ 18)

جس کے میں وارد مسیح یوسع کے  
Johon C. Dwyer کا کتاب Church History میں لکھتا ہے، اتنا جیل میں بیشمار الفاظ اور کلام لفظ بالفاظ وہ کلام اور الفاظ نہیں جو مسیح نے ادا کئے۔ (Church History از Johon C. Dwyer) صفحہ 25 مترجم عمانویل نینو مطبوعہ کیٹھیکیشل سٹر کراچی جولائی 1997)

ولیم او شے اپنی کتاب At Home With GOD' s People میں لکھتا ہے، باہل مقدس کی پہلی پانچ کتابیں جنہیں یہودی توریت کہتے ہیں ان پانچ کتابوں کو ان کی الہامی کتابوں میں نمایاں مقام حاصل ہے۔ یہ پانچ کتابیں تکوین، خروج، اخبار، عد، اور مشینہ شرع کی کتابیں ہیں ان کتابوں کے بارے میں خیال کیا جاتا ہے کہ ان کا مصنف موسیٰ ہے لیکن اب انشاف ہوا ہے کہ پانچ سو سال قبل از مسیح یہ کتابیں اپنی حصی شکل کو پہنچیں اور یہ عرصہ موسیٰ کی وفات کے بعد کئی صدیوں پر محیط ہے در حقیقت ان کتابوں کو قلمبند کرنے میں کئی لوگوں کا ہاتھ ہے جنہوں نے مختلف قدیم روایات کو جمع کیا۔ (At Home With GOD' s People از ولیم او شے / پیر گلگن صفحہ 62 مترجم عمانویل نینو مطبوعہ کیٹھیکیشل سٹر کراچی دسمبر 1994)

یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ سینکڑوں برس گزرنے کے بعد جس قوم کو یہ انشاف ہوا کہ عہد نامہ قدیم کے مصنف موسیٰ طیہ السلام نہیں وہ قوم قدیم روایت کے مجموعہ کو کیوں نہ خدا کا کلام کہہ سکتی ہے۔

## توحید یا شرک

باہل خروج میں ہے، پھر خداوند نے موسیٰ سے کہا دیکھ میں نے تجھے فرعون کیلئے گویا خدا نہ ہر ایسا اور تیرے بھائی ہاروں کو تیرا پیغمبر۔ (خروج باب 7 آیت 1)

قارئین کرام! اس عبارت پر غور کیجئے کیا توحید کی دعوت اس طرح دی جاتی ہے؟  
کیا وحدانیت کا چہ چاخدابن کر کیا جاتا ہے؟

یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر کوئی شخص خدا بن سکتا ہے تو خدا کی وحدانیت ذات اور وحدانیت صفات کیوں نہ سکتی ہیں؟

اللہ تعالیٰ قرآن مجید میں ارشاد فرماتا ہے:

**لیس کمثله شیء** (سورہ شوریٰ۔ آیت ۱۱)

کوئی بھی چیز خدا کے مانند نہیں۔

بانبل بیان کرتی ہے کہ مئی اسرائیل کے ستر لوگ طور پر چڑھے اور انہوں نے خدا کو دیکھا۔ بانبل میں یہ واقعہ اس طرح مذکور ہے:

اسرائیل کے بزرگوں میں سے ستر شخص اور پر چڑھ گئے اور انہوں نے اسرائیل کے خدا کو دیکھا اور اس کے پاؤں کے نیچے گویا کہ نیلم کے پتھر کا چبوتر اس تھا جو آسمان کی مانند شفاف تھا اور بنی اسرائیل کے بر گزیدوں پر اس نے اپنا ہاتھ نہ بڑھایا پس انہوں نے خدا کو دیکھا اور کھایا اور پیا۔ (خروج باب 24 آیت 10، 11)

جبکہ بانبل کی دوسری عبارت اس کتاب خروج کی تردید اس طرح کرتی ہے:-

تب خداوند نے آگ میں سے تمہارے ساتھ کلام کیا تم نے کلام کیا آواز تو سنی مگر کوئی شکل نہ دیکھی صرف آواز ہی سنی۔ (شنبیہ شرع باب 4 آیت 12)

اور خروج کی اوپر بیان کی گئی عبارت کا رد عہد نامہ جدید میں اس طرح ہے:-

نہ اسے کسی انسان نے دیکھا اور نہ دیکھ سکتا ہے۔ (تیمسٹھیس باب 6 آیت 16)

بانبل کی عبارت میں خود ایک دوسرے کا رد کر رہی ہیں۔

حضرت ہارون علیہ السلام سے متعلق بائبل کا یہ گھڑا ہوا واقعہ ملاحظہ کیجئے:-

اور لوگوں نے دیکھا کہ موسیٰ نے پہاڑ سے اتنے میں دیر لگائی تو ہر ہارون کے پاس جمع ہوئے اور کہا کہ انھوں نے لئے معبد بنایا ہمارے آگے آگے چلے کیونکہ یہ مرد موسیٰ جو ہمیں سر زمین مصر سے باہر نکال لایا ہم نہیں جانتے کہ اس کو کیا ہوا ہارون نے ان سے کہا کہ اپنی بیویوں اور اپنے بیٹوں اور اپنی بیٹیوں کے کانوں کی سونے کی بالیاں اُتارو اور انہیں میرے پاس لاو تو سب بني اسرائیل نے سونے کی بالیاں جوان کے کانوں میں تھیں اُتاریں اور ہارون کے پاس لے آئے تو اس نے ان کو ان کے ہاتھوں سے لیا اور سانچے میں ڈال کر ایک ڈھالا ہوا چھڑا بنا یا تو انہوں نے کہا اے اسرائیل! یہ تیرا معبد ہے جو ملک مصر سے تھے باہر نکال لایا اور ہارون نے جب یہ دیکھا تو اس کے آگے ایک قربان گاہ بنائی اور ہارون نے منادی کر کے کہا کہ کل خداوند کیلئے عید ہے اور وہ اگلے دن سوریہ اٹھے اور سو ختنی قربانیاں چڑھائیں اور سلامتی کے ذیبح گزارنے اور لوگ کھانے اور پینے کو بیٹھے تب کھینے کو اٹھے۔ (خروج باب 32 آیت 1 تا 6)

بائبل کی یہ عبارت اس جلیل القدر مخصوص نبی کے بارے میں ہے جس نے فرعون کے دربار میں کلمہ حق بلند کیا۔ جس نے سرکش فرعون کو دعوتِ توحید دی۔ جس نے توحید کے علم کو مصنوعی خداوں کے درمیان میں بلند کیا اور ان جھوٹے خداوں کی تکذیب کی جو پاک جلیل القدر نبی کا بھائی اور خود نبی تھا۔ مسلمانوں میں ایسے افعال کا مرکب شخص ادنیٰ درجہ کا مسلمان کھلانے کا بھی حق نہیں رکھتا، بائبل کی عبارت اس مقدس ذات پر شرک اور بہت ساز کی تہمت لگا رہی ہے۔

قرآن مجید بائبل کی اس عبارت کا رد کر کے حقیقتِ حال کو اس طرح بیان کرتا ہے:

**قال فانا قد فتنا قومك من بعدك واضلهم السامری** (سورہ طہ۔ آیت 85)

ارشاد ہوا کہ ہم نے تو آزمائش میں مبتلا کر دیا ہے تمہاری قوم کو تمہارے (چلے آنے کے) بعد اور گمراہ کر دیا ہے انہیں سامری نے۔

مزید آگے فرمایا:-

**فاخرج لهم عجلًا جسدا له خوار فقالوا هذا الحكم والله موسى فنسى**

**AFLA YIRON ALA YIRJU ALIYHEM QOLA LA YIMLK LHEM PTRA LA NFEWA** (سورہ طہ۔ آیت 88، 89)

پھر سامری نے بنا نکالا ان کیلئے بچھڑے کا ڈھانچہ جو گائے کی طرح ذکارتا تھا پھر سامری اور اس کے چیلوں نے کہا (اے فرزندِ ان یعقوب) یہ ہے تمہارا خدا اور موسیٰ کا خدا اپس موسیٰ بھول گئے۔ کیا ان احمقوں نے یہ بھی نہ دیکھا کہ یہ بچھڑا ان کی کسی بات کا جواب بھی نہیں دے سکتا اور نہ اختیار رکھتا ہے ان کیلئے کسی ضرر کا اور نہ لفڑ کا۔

ہارون علیہ السلام کی برآت کو قرآن کریم یوں بیان کرتا ہے:-

**وَلَقَدْ قَالَ لَهُمْ هَارُونَ مَنْ قَبْلَ يَا قَوْمَ أَنْمَا فَتَنْتُمْ بِهِ وَإِنْ رِبَّكُمُ الرَّحْمَنُ فَاتَّبِعُوهُنِّي وَأَطِيعُوا أَمْرِي**  
اور پیشک کہا تھا انہیں ہارون نے (موسیٰ کی والہی سے پہلے) اے میری قوم! تم تو قنہ میں بتلا ہو گئے اس سے اور بلاشبہ تمہارا رب تودہ ہے جو بیحد مہربان ہے پس تم میری پیروی کرو اور میرا حکم مانو۔ (سورہ طہ۔ آیت ۹۰)  
قوم نے حضرت ہارون علیہ السلام کی نصیحت اور خیر خواہی کا کیا جواب دیا:-

**قَالُوا لَنْ نَبْرُجَ عَلَيْهِ عَاكِفِينَ حَتَّىٰ يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ** (سورہ طہ۔ آیت ۹۱)

القوم نے کہا ہم تو اسی کی عبادت پر مجھے رہیں گے یہاں تک کہ لوٹ آئیں ہماری طرف موسیٰ (علیہ السلام)۔  
قرآن مجید میں یہ بھی ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اپنے بھائی ہارون سے پوچھا کہ ان گمراہوں کو انہوں نے کیوں نہیں روکا۔

**قَالَ يَا هَارُونَ مَا مَنْعَكَ أَذْرَأْتُهُمْ ضَلْلًا** (سورہ طہ۔ آیت ۹۲)

موسیٰ نے کہا ہے ہارون! کس چیز نے تجھے روکا کہ جب تو نے انہیں گمراہ ہوتے دیکھا۔

اور اس کے جواب میں حضرت ہارون کا جواب بھی بیان فرمایا:-

**قَالَ يَا ابْنَ امِّ لَا تَاخِذْ بِلُحْيَتِي وَلَا بِرَاسِي انِّي خَشِيتُ أَنْ تَقُولَ**

**فَرَقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَمْ تَرْقِبْ قَوْلِي** (سورہ طہ۔ آیت ۹۳)

ہارون نے کہا ہے میرے ماں جائے (بھائی!) نہ پکڑو میری داڑھی کو اور نہ میرے سر (کے بالوں) کو کہ میں نے اس خوف سے (ان پر سختی نہ کی) کہ کہیں آپ یہ نہ کہیں کہ تو نے پھوٹ ڈال دی بنی اسرائیل کے درمیان اور میرے حکم کا انتظار نہ کیا۔  
مس کیرن آرم اسٹر انگ اور بزم مستشر قین کے قلمی شہر سوارو! تحقیق کے میدان میں باسل کی حیثیت کے بارے میں کیا کہو گے۔

یہ آپ اور آپ کے الٰہ کتاب اپنے نبی، اپنے پیشواؤ، اپنے رہبر کو بت ساز اور بت پرستی کی ترغیب دینے والا بتا رہے ہیں۔

قارئین کرام! کیا اب بھی کوئی دانش مند یہ کہہ سکتا ہے کہ قرآن مجید کے واقعات باسل سے ماخوذ ہیں۔

حضرت داؤد علیہ السلام سے متعلق بائبل میں لکھا ہے:-

ایک شام کو ایسا ہوا کہ داؤد اپنے پنگ سے اٹھا اور شاہی محل کی چھت پر شلنے لگا تو چھت پر سے اس نے ایک عورت کو نہاتے دیکھا اور وہ عورت بڑی خوب صورت تھی تو داؤد نے آدمی بھیج کر اس عورت کی بابت دریافت کیا تو اس سے کہا گیا کہ وہ بنت ایلی عام اور یاہ جشی کی بیوی ہے تو داؤد نے قاصد بھیج کر اس کو منگوایا اس وہ اس کے پاس آئی تب اس نے اس کے ساتھ صحبت کی اور جب وہ اپنی نجاست سے پاک ہوئی تو اپنے گھر چلی گئی اور وہ عورت حاملہ ہوئی تو اس نے داؤد کے پاس خبر بھیجی اور کہا کہ میں حاملہ ہوں۔ (کلام مقدس سموئیل دوم باب 11 آیت 2 تا 6)

پھر اسی باب میں لکھا ہے کہ داؤد نے اس عورت کے شوہر کو جنگ میں ایسی جگہ بھیجا جہاں وہ مر گیا۔

اسی باب کی آیت 27 میں ہے کہ تو اس نے اپنے شوہر کیلئے ماتم کیا جب اس کے ماتم کے دن پورے ہوئے تو داؤد نے اس کو بلا کر اپنے گھر رکھا اور وہ اس کی بیوی بنی اور اس کیلئے بیٹا پیدا ہوا اور یہ جو داؤد نے کیا خداوند کی نگاہ میں بر اتحا۔ (کلام مقدس سموئیل دوم باب 11 آیت 27)

اور انہی واقعات کی تفسیر بیان کرتے ہوئے پادری میتھر یو لکھتا ہے، اس میں زنا کاری، جھوٹ، قتل اور آخر میں شادی سب کچھ سے خداوند نا راض تھا خدا اپنے لوگوں میں گناہ دیکھتا اور سخت ناخوش ہوتا ہے بلکہ جو لوگ خدا کے جتنا نزدیک ہوتے ہیں ان کا گناہ خدا کو اتنا ہی زیادہ ناخوش اور نا راض کرتا ہے کوئی شخص داؤد کو نمونہ بنانا کر گناہ کرنے کی بہت نہ کرے کیونکہ گناہ کے باعث جیسے وہ گرا وہ بھی گریں گے۔ (تفسیر الکتاب جلد اول صفحہ 798)

نہ جانے بائبل کے مصنفین ایسے نخش واقعات کہاں سے لائے ہیں اور اس کے مفسرین بھی اتنے ہی غلیظ افکار سے مالا مال ہیں۔

قرآن مجید حضرت داؤد علیہ السلام کی شان کو اس طرح بیان کرتا ہے:-

**وَلَقَدْ آتَيْنَا داؤدَ مِنَ الْفَضْلَا يَا جِبَالَ أَوْبَى مَعَهُ وَالْطَّيْرُ وَالنَا لَهُ الْحَدِيدُ** (سورہ سبا۔ آیت ۱۰)

بے شک ہم نے داؤد کو اپنی جتاب سے بڑی فضیلت بخشی (ہم نے حکم دیا) اے پہاڑو! تسبیح کہو اس کے ساتھ مل کر اور پرندوں کو بھی یہی حکم دیا نیز ہم نے لو ہے کہ اس کیلئے نرم کر دیا۔

دوسری جگہ فرمایا:-

**واذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُودَ ذَا الْأَيْدِيْهُ اَوَّابٌ** (سورہ مس۔ آیت ۷۱)

اور یاد فرماؤ ہمارے بندے داؤد کو جو بڑا طاقتوں تھا وہ (ہماری طرف) بہت رجوع کرنے والا تھا۔

مزید آگے فرمایا:-

**اَنَا سَخَنَا الْجَبَالَ مَعَهُ يَسْبَحُنَّ بِالْعَشَىٰ وَالْاَشْرَاقَ - وَالْطِيرُ مُحْشُورٌ كُلُّ لَهُ اَوَّابٌ وَشَدَّدْنَا مُلْكَهُ وَآتَيْنَاهُ الْحُكْمَةَ وَفَصَلَ الْخُطَابَ** (سورہ مس۔ آیت ۲۰ تا ۲۸)

ہم نے فرماں بردار بنادیا تھا پہاڑوں کو وہ ان کے ساتھ تسبیح پڑھتے تھے عشا اور اشراق کے وقت اور پرندوں کو وہ بھی تسبیح کے وقت جمع ہوجاتے سب ان کے فرماں بردار تھے اور ہم نے مسکن کر دیا ان کی حکومت کو اور ہم نے بخشی انہیں دانتائی اور فیصلہ کن بات کرنے کا ملکہ۔

اور آپ کی خلافت کے بارے میں یوں فرمایا:-

**يَا دَاوُودَا جَعْلَنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ** (سورہ مس۔ آیت ۲۶)

اے داؤد ہم نے مقرر کیا ہے آپ کو (اپنا) نائب زمین پر۔

خود مستشرقین ہی بتائیں کہ کیا یہ مضامین باسل میں موجود ہیں۔ آپ کی باسل میں تو انبیاء کرام سے متعلق ایسے فحش قصے ہیں کہ ان کو لکھتے ہوئے قلم کانپ جاتا ہے۔ اور سے آپ کے مفسرین کی اخلاقی گراوٹ (اللہ تعالیٰ اپنی پناہ میں رکھے)۔

حضرت سلیمان علیہ السلام کی تعریف میں بائبل کے مصنفوں رقم طراز ہیں:-

اور جبِ حون میں خداوند سلیمان پر رات کے وقت خواب میں ظاہر ہوا اور خدا نے کہا انگ کہ میں تجھے کیا دوں؟ سلیمان نے کہا کہ تو نے اپنے بندے میرے باپ داؤد پر عظیم رحمت کی اسلئے کہ وہ تیرے حضور راستی اور نیکی اور دل کی استقامت سے چلتا رہا اور تو نے اس کیلئے یہ ایک بڑی رحمت رکھ چھوڑی کہ اس کو بیٹا عطا کیا جو اس کے تخت پر بیٹھے جیسا کہ آج کے دن ہے اور اب اے خداوند میرے خدا! تو نے اپنے بندے کو میرے باپ داؤد کی جگہ بادشاہ کیا اور میں چھوٹی عمر کا لڑکا ہوں کہ باہر نکلنا اور اندر آنا نہیں جانتا اور تیرا بندہ تیری قوم کے درمیان ہے جس کو تو نے چن لیا ایک ایسی بڑی قوم جس کا حساب نہیں ہو سکتا اور جو کثرت کے سبب سے شمار نہیں کی جاسکتی پس تو اپنے بندے کو فہیم دل عنایت کرتا کہ وہ تیری قوم کے درمیان انصاف کرے اور نیکی اور بدی کے درمیان امتیاز کرے کیونکہ تیری اس بڑی قوم کا انصاف کون کر سکتا ہے؟ تو خداوند اس بات سے خوش ہوا کہ سلیمان نے ایسی چیز مانگی خداوند نے اس سے کہا چونکہ تو نے یہ چیز مانگی بلکہ تو نے اپنے لئے حقیقتی مانگی تاکہ انصاف کرنے میں امتیاز کرے پس دیکھ میں نے تیری بات کے مطابق کیا، دیکھ میں نے تجھ کو دانش مند فہیم دل دیا یہاں تک کہ تیری مانند پہلے کوئی نہ ہوا اور نہ تیرے بعد کوئی تیری مثل برپا ہو گا اور جو تو نے نہیں مانگا وہ بھی میں نے تجھے دیا یعنی دولت و حشمت ایسا کہ تیرے دونوں میں بادشاہوں میں سے کوئی تیری مانند نہ ہو گا۔ (املوک باب 3 آیت 5 تا 13)

بائبل کی اس عبارت سے چند اہم باتیں معلوم ہوتی ہیں:-

- ❖ سلیمان علیہ السلام نے خدا کا دیدار کیا۔
- ❖ سلیمان علیہ السلام کو تخت عطا فرمایا۔
- ❖ سلیمان علیہ السلام کو چننا۔
- ❖ اپنے بندے سے خوش ہوا۔
- ❖ دانش مند دل دیا۔
- ❖ سلیمان علیہ السلام پر یہ انعامات بہت کئے ایسے کہ نہ پہلے ہوئے اور نہ آئندہ ہوں گے۔
- ان تمام توصیف و محدث کے بعد بائبل کی یہ عبارت پڑھئے:-

اور سلیمان فرعون کی بیٹی کے علاوہ اور بہت سی اجنبی عورتوں کو چاہئے لگا جو موآبیوں اور عمونیوں اور ادو میوں اور صید و نیوں اور حظیوں سے تھیں اور ان کی قوموں سے جن کی بابت خداوند نے بنی اسرائیل سے کہا تھا کہ تم ان سے نہ ملو اور نہ وہ تم سے ملیں کیونکہ وہ تمہارے دلوں کو اپنے معبدوں کی پیروی کیلئے مائل کرائیں گی۔ اور سلیمان ان کے عشق کے باعث ان سے لپٹا اور اس کی سات سو بیویاں اور تین سو زنان مدخلہ تھیں تو عورتوں نے اس کے دل کو برگشتہ کیا جب سلیمان بوڑھا ہوا تو اس کی بیویوں نے اس کے دل کو اجنبی معبدوں کی پیروی کی طرف مائل کیا تو اس کا دل خداوند اپنے خدا کی طرف کامل نہ رہا جیسا کہ اس کے باپ داؤد کا تھا اور سلیمان نے صید و نیوں کی دیوبی عشتارت کی اور بنی عمون کے بت ملکوم کی پرستش کی اور سلیمان نے خداوند کی نگاہ میں بدی کی اور اپنے باپ داؤد کی طرح اس نے خداوند کی پورے طور پر پیروی نہ کی تب سلیمان نے موآب کے بت کوش کیلئے اس پہاڑ پر جویر و شلم کے سامنے ہے اور بنی عمون کے بت ملکوم کیلئے اوپنجی جگہ بنائی اور ایسا ہی اس نے اپنی سب اجنبی عورتوں کے واسطے کیا جو اپنے معبدوں کے آگے بخور جلاتی اور قربانیاں گزرا تھیں۔ تب خداوند سلیمان سے ناراض ہوا۔ (ملوک باب 11 آیت 1 تا 9)

قارئین کرام! غور فرمائیے جس کی مدحت میں بائبل کہتی ہے کہ اللہ نے اسے اپنے دیدار سے نوازا۔۔۔ جس سے خدا ہم کلام ہوا۔۔۔ جسے عاقل دیا گیا۔۔۔ جس نے خدا کی عبادت کیلئے بیت المقدس کو تعمیر کرایا۔۔۔ اس کیلئے یہ کہنا کہ اس نے بت پرستی کی۔۔۔ وہ اجنبی عورتوں کو چاہئے لگا۔ حضرت سلیمان علیہ السلام پر یہ بہتان عظیم ہے اور یہ کہ وہ اپنے رب سے پھر گیا۔ (معاذ اللہ)  
ہر گز ہر گز نہیں۔

قارئین کرام! انبیاء جوبت پرستی مٹانے آتے ہیں، توحید کا ڈنکا بجانے آتے ہیں اُن سے کیا اس بات کی امید ہو سکتی ہے کہ وہ بت پرستی کریں گے؟ بائبل کے مفسرین کو بھی حرمت میں ڈال دیا اور وہ حیران و پریشان ہو کر لکھتے ہیں:-

کیسی عجیب بات ہے کہ سلیمان بڑھاپے میں جسم کی خواہشوں، جوانی کی شہروں کے پھندے میں پھنس گیا۔ سلیمان جیسا دانا اور حکیم شخص کے جواہرنی تیز فہمی، سمجھداری اور ٹھوس رائے کیلئے مشہور تھا ایسی بے وقوف عورتوں کے ہاتھوں بے وقوف بن گیا۔ وہ شخص جو دوسروں کو بارہا سمجھایا کرتا تھا اور عورتوں کی محبت کے خطرات سے خبردار اور آگاہ کیا کرتا تھا وہ خود اتنی برقی طرح ان سے مسحور ہو گیا۔ شرارت کو دیکھنا دوسروں کو دکھانا بہت آسان ہے لیکن خود اس سے دور رہنا مشکل ہے۔ ایک ایسا شخص جو اتنا اچھا اور نیک تھا اور خدا کی عبادت کرنے میں اتنا سرگرم تھا وہ ایسے گناہ میں پڑ جائے۔ ہم ان ساری باتوں کے بارے میں کیا کہیں؟ (تفسیر الکتاب جلد اول صفحہ 882)

قرآن کریم حضرت سلیمان علیہ السلام کے سحر اور کفر سے برآت کو یوں بیان کرتا ہے:-

### وما کفر سلیمان (سورہ بقرہ۔ آیت ۱۰۲)

اور سلیمان نے کوئی کفر نہیں کیا۔

اس آیت کے تحت تفسیر ضیاء القرآن میں ہے:-

سلیمان علیہ السلام پر انہوں نے شرک صریح کا یہ الزام لگایا اور دنیا آپ کو یونہی صحیح رعنی یہاں تک کہ اللہ کا جبیب اور سارے انبیائی و رسول کی عزت و ناموس کا نگہبان محمد رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تشریف لایا اور اپنے رب کا یہ فرمان دنیا کو سنایا۔ وَاكْفَرُ سَلِيمَانَ الْيَعنِي سَلِيمَانَ عَلَيْهِ السَّلَامُ تَوَجَّلِ الْقَدْرِ پیغمبر تھا سے کفر و شرک سے کیا واسطہ پنہہ در گوش یہود و نصاریٰ نے ازراہ تھسب اس وقت بھی اس حقیقت کو تسلیم نہ کیا لیکن ۱/ ۱۳ صدیاں گزرنے کے بعد انہیں آخر کار وہی تسلیم کرنا پڑا جو خدا نے برحق نے اپنے نبی برحق کی زبان حقیقت ترجمان سے کھلوا یا تھا۔ چنانچہ انسائیکلو پیڈیا برٹائز کا جلد ۲ صفحہ ۹۵۲ پر محققین کے قلم کو یہ لکھنا پڑا سلیمان علیہ السلام خدا نے واحد کے مخلص پرستار تھے۔ اس سے بھی بڑھ کر یہ کہ مسیحی دنیا کے فضلاء نے انسائیکلو پیڈیا بلی کامیں انجلیں کی ان آیات کے متعلق صراحتہ لکھ دیا کہ یہ غلط ہیں اور بعد میں لوگوں نے ملائی ہیں اور حضرت سلیمان علیہ السلام تھبت و شرک سے مبرأ تھے کالم (۳۶۸۹) اللہ تعالیٰ نے قرآن اور حامل قرآن کی اس صفت کا بار بار اعلان فرمایا ہے کہ وہ پہلے انبیاء و رسول اور آسمانی کتابوں کی تصدیق کرنے کیلئے آیا ہے اور ان تھتوں اور بہتانوں سے ان کی برآت کرنے کیلئے آیا ہے جو صرف غیروں نے ہی نہیں بلکہ ان کے اپنے ماننے والوں نے ان پر چپاں کر رکھی تھیں۔ ( سبحان من لا اله الا هو ) ( ضیاء القرآن جلد اول صفحہ 79, 80)

اللہ تعالیٰ نے حضرت سلیمان علیہ السلام کو با دشابت عطا فرمائی، جنوں کو آپ کے تابع کر دیا، ہوا آپ کے تابع کر دی اور دیگر انعامات و اختیارات سے نوازا اور اس کے بعد فرمایا:

### هذا عطاونا فامنن او امسک بغير حساب (سورہ مس۔ آیت ۳۹)

( اے سلیمان) یہ ہماری عطا ہے چاہے ( کسی کو بخش کر) احسان کر چاہے اپنے پاس رکھ۔

### وان له عندنا لزلفی وحسن ما ب (سورہ مس۔ آیت ۴۰)

تم سے کوئی باز پرس نہ ہو گی اور بیشک انہیں ہمارے ہاں بڑا قرب حاصل ہے اور خوبصورت انجمام۔

حضرت سلیمان علیہ السلام کا واقعہ بائبل میں کس اہانت کے ساتھ لکھا گیا ہے قرآن کریم نے انبیائے کرام پر لگے بہتانوں کے بارے میں برآت کا اظہار فرمایا اور پھر 1350 سال بعد عیسائی علام کو بھی تسلیم کرنا پڑا کہ ہاں بائبل کے یہ واقعات من گھڑت ہیں اور قرآن کے واقعات کی تصدیق کی۔ کیا اس کے بعد بھی کوئی یہ کہہ سکتا ہے قرآن بائبل کے فقص کو دھرا رہا ہے۔

حضرت یحییٰ علیہ السلام

حضرت یحییٰ علیہ السلام کا ذکرہ لوقا کے باب 1 اور 3 اور 7 میں ہے قرآن مجید میں ان کا ذکر سورہ مریم و آل عمران میں ہے اور بہت اختصار کے ساتھ ہے۔

سورہ مریم میں ہے:

يَا يَحِيَّ خذ الْكِتَاب بِقُوَّةٍ وَآتِنَاهُ الْحُكْم صَبِيَاً وَهَنَانَا مِن لَدُنَا وَزَكَاةٌ وَكَان تَقِيَا  
وَبِرًا بِوَالِدِيهِ وَلَمْ يَكُنْ جَبَرًا عَصِيَا (سورہ مریم۔ آیت ۱۲ تا ۱۴)

اے یحییٰ پکڑ لو اس کتاب کو مفبوطی سے اور ہم نے عطا فرمادی ان کو داتائی جبکہ وہ بچے تھے نیز عطا فرمائی دل کی نرمی اپنی جناب سے اور نفس کی پاکیزگی اور وہ بڑے پرہیز گار تھے اور وہ خدمت گزار تھے اپنے والدین کے اور وہ جابر (اور) سرکش نہ تھے۔

سورہ آل عمران میں یوں فرمایا:

إِنَّ اللَّهَ يَبْشِّرُ بِيَحِيَّ مَصْدِقًا بِكَلْمَةِ مِنْ اللَّهِ وَسِيدًا وَحَصُورًا وَنَبِيًّا مِنَ الصَّالِحِينَ  
پیشک اللہ تعالیٰ کو خوشخبری دیتا ہے آپ کو یحییٰ کی جو تصدیق کرنے والا ہو گا اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک فرمان کی اور سردار ہو گا اور ہمیشہ عورتوں سے بچنے والا ہو گا اور نبی ہو گا صالحین سے۔ (سورہ آل عمران۔ آیت ۳۹)  
ان آیات میں قرآن نے حضرت یحییٰ علیہ السلام کی بارہ صفات کو بیان فرمایا:-

کتاب (شریعت کو خوب جاننے والا) --- نبوت --- نرم دلی --- پاکیزگی --- خدا ترس --- ماں باپ سے عمدہ سلوک  
کرنے والا --- ظلم پسند نہیں تھے --- نافرمان نہیں تھے --- کلمۃ اللہ کی تصدیق کرنے والے تھے --- سردار تھے ---  
نبی صالحین میں سے تھے۔

یہ تمام صفات لوقا کے مجموعہ میں نہیں ملتیں۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن مجید باوجود اختصار کے انجلیں سے بہت بہت زیادہ بیان کرتا ہے اور یہ غلط ہے کہ کتب سابقہ سے اخذ کرتا ہے۔

قرآن مجید حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو اللہ کا نبی بتاتا ہے۔ جبکہ عیسائیوں کا عقیدہ ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام اللہ کے بیٹے ہیں اس لئے مستشر قین یہ نہیں کہہ سکتے کہ قرآن کی عبارتیں اناجیل سے ماخوذ ہیں۔

احبابِ من! یہ قرآن کریم ہے جس نے انبیاء کرام پر لگے بہتانوں کو مٹایا۔ حضرت مریم پر یہود نے تمہت لگائی، قرآن کریم نے حضرت مریم کو صدیقہ بتا کر ابنِ مریم کی شان کو بلند فرمایا۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے پیغمبر اسلام کے بارے میں پیشین گوئی کرتے ہوئے فرمایا، لیکن میں تمہیں بحکم کہتا ہوں کہ تمہارے لئے میراجناہی فائدہ مند ہے کیونکہ اگر میں نہ جاؤں تو وہ وکیل تمہارے پاس نہ آئے گا لیکن اگر میں جاؤں تو میں اسے تمہارے پاس بھیج دوں گا۔ (یو حتاب ۱۶ آیت ۷)

عزیزان گرامی! شخص الانبیاء کے حوالے سے ہم نے اجمالی جائزہ آپ کے سامنے پیش کیا زندگی بخیر تو ان شاء اللہ جلد قرآن اور بائبل کا تقابلی جائزہ تفصیل سے رقم کریں گے۔  
موریں بو کا یہ کایہ انصاف پسند تجزیہ ملاحظہ کیجئے:-

مغرب میں یہودی، نصرانی اور دہریے (مگرین خدا) اس بیان پر متفق ہیں (لیکن ذرا سی بھی شبہات کے بغیر) کہ حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بائبل کی تقلید کی اور پیروی میں قرآن لکھایا کھوا�ا تھا۔ یہ دعویٰ کیا جاتا ہے کہ قرآن میں جو نہ ہبی تاریخ کے قصے دیئے ہوئے ہیں وہ بائبل کے قصوں کا خلاصہ ہیں۔ یہ روایہ ایسی نا سمجھی اور بے عقلی کا ہے جیسے یہ کہا جائے کہ یسوع نے خود اپنے مواعظ کے دوران عہد نامہ قدیم سے تحریک پا کر اپنے ہم عصروں کو اُلو بنا یا تھا۔ چنانچہ جیسا کہ پہلے ہی ہم حقیقی طور پر دیکھے چکے ہیں متی کی پوری انجیل، عہد نامہ قدیم کے اسی تسلسل پر منی ہے۔ کیا تفسیروں کا ماہر اس دلیل سے یسوع کو ان کے پیغمبر خدا ہونے کے مرتبہ سے محروم کرنے کا خواب بھی دیکھ سکتا تھا؟ اس کے باوجود یہی وہ طریقہ ہے جس سے مغرب میں اکثر و بیشتر حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مرتبہ کو جانچا جاتا ہے۔ (بائبل، قرآن اور سائنس ازمولیں باکایے مترجم شاء الحق صدیقی صفحہ 150, 151 مطبوعہ آواز اشاعت گھر لاہور)

انسان آج سائنس کے بغیر کچھ نہیں اگر زندگی سے نیکنالوچی کی حرارت کو نکال دیا جائے تو آج کا انسان مغلوب ہو کر رہ جائے گا۔ آج اس نیکنالوچی کے سبب فاصلے سمت گئے ہیں ہم دنیا کے ایک کونے میں ہوتے ہوئے بھی ساری دنیا سے مسلک ہو سکتے ہیں، ان کو دیکھ سکتے ہیں، سن سکتے ہیں، بات کر سکتے ہیں اور کمپیوٹر کی ایجاد نے تو انسانی زندگی کو ایک بالکل نیا رُخ دے دیا۔

قارئین کرام! آج کا انسان تو سائنسی ترقی کے ان مراحل کے بارے میں سوچ سکتا ہے جہاں سائنس نے ابھی تک اپنے قدم نہیں جائے لیکن آج سے 1400 سال قبل کوئی سائنس کے لفظ سے بھی آگاہ تھا؟ کیا سائنس نے اس دور میں کچھ ترقی کی تھی؟ کیا آج سے چودہ سو سال قبل جہاز ہوا میں اڑا کرتے تھے؟ کیا آج سے 1400 سال قبل نیکنالوچی نے اپنے قدم زمین پر رکھے تھے؟ ۔۔۔ یقیناً نہیں۔

اب اگر آج کے کسی غیر جانب دار شخص کے سامنے یہ سوال رکھا جائے کہ آج سائنس نے جو ترقی کی ہے اس کے بارے میں 1400 سال قبل ایک شخص نے وہ اکشافات کئے تھے جو آج سائنس کر رہی ہے اور اس اکشاف کرنے والے نے پورے یقین کے ساتھ یہ بھی کہا تھا کہ ان اکشافات میں کسی قسم کے ٹک و شیبے کی گنجائش نہیں تو آج وہ غیر جانب دار شخص یقیناً بھی کہے گا کہ ایسا ہر گز نہیں ہو سکتا کہ آج سے 1400 سال قبل کوئی شخص قطعاً اس قابل نہیں تھا کہ وہ اس قسم کے اکشافات کر سکتا۔

بیکر کرم شاہ الازہری اس حوالے سے لکھتے ہیں، ہم اس ضمن میں اپنا مقدمہ انسانی ضمیر، انسانی عقل بلکہ خود انسانیت کی عدالت میں پیش کرنا چاہتے ہیں۔

چودہ سو سال پہلے کہ کے شہر میں ایک انسان ظاہر ہوا وہ بیتیم بھی تھا، اس کے پاس دولت و ثروت کے انباد نہ تھے لیکن خاندانی شرافت اور ذاتی وجہت میں کوئی اس کا مقابل نہ تھا، اس کی صداقت و امانت کے مظاہرے دیکھ کر اس کے ہم قوم اسے صادق و امین کا لقب دیتے تھے اور انہم قوی امور میں اس کو حکم بنانے پر فخر محسوس کرتے تھے۔ وہ ہر ایک کی آنکھ کا تارا تھا ہر کوئی اس کی عزت کرتا تھا، اس کی ذاتی خوبیاں اورِ کمال پر تھیں لیکن اس نے کسی استاد کے سامنے زانوئے تلمذ تھا نہ کیا تھا، وہ نہ لکھتا جانتا تھا اور نہ پڑھنا جانتا تھا۔ ایک روز اس نے اعلان کر دیا کہ اسے رہ قدوس نے اپنانی بنا یا ہے اور اس کے پاس فرشتہ آتا ہے جو خدا کی طرف سے ایک کلام لاتا ہے۔ اس کلام میں اُن عقائد و نظریات کی تردید کی گئی تھی جو اس کی قوم میں مروج تھے۔

قوم نے اس کو اس نئے دین کی تخلیق سے روکنے کیلئے ایڑی چوٹی کا زور لگایا۔ انہوں نے اس سے مطالبہ کیا کہ وہ اپنے دعوے کے ثبوت کیلئے کچھ نشانیاں دکھائے، اس نے اپنی قوم کو بے شمار نشانیاں دکھائیں لیکن کہا کہ میرا سب سے بڑا مججزہ اور میرے دعویٰ کی صداقت کی سب سے بڑی نشانی وہ کتاب ہے جو میں تمہیں پڑھ کر سناتا ہوں۔ ساتھ ہی اس نے اپنی قوم کو چیلنج کیا اگر تم میرے دعویٰ میں شک کرتے ہو تو اس کتاب کی ایک سورۃ جیسی سورۃ بناؤ کر دکھادو۔

اس کی قوم کو اپنی زبان دانی، اپنی فصاحت و بلاغت اور اپنی قادر الکلامی پر ناز تھا لیکن وہ اس چیلنج کو قبول نہ کر سکے۔ اس کے سب سے بڑے دشمن اس کے کلام کو چھپ چھپ کر سنتے۔ ان میں سے اکثر نے اس کلام کی عظمتوں کو دیکھ کر تسلیم کر لیا کہ یہ انسانی کلام نہیں۔ کئی اس کلام کی ایک یا چند آیتیں گن کر اس دین میں شامل ہو گئے جس کی طرف یہ کلام دعوت دیتا تھا۔ جو لوگ ابتداء میں ہٹ دھرمی پر ڈالے رہے وہ بھی اس کی دعوت کے آخری سالوں میں اس کی صداقت کی قوت کے سامنے نہ ٹھہر سکے اور انہوں نے بھی آخر کار اس دین کے جھنڈے کو اکنافِ عالم میں لہرانے کا عزم مصمم کر لیا۔ اس کے پیروکار نے علاقے فتح کئے، سلطنتیں قائم کیں، دنیا کو علوم و معارف سے بھر دیا اور آج دنیا میں اس کے پیروکاروں کی تعداد ایک ارب کے لگ بھگ ہے۔ اس کی لائی ہوئی کتاب آج بھی اپنی اصلی شکل میں موجود ہے اور آج بھی وہ چیلنج کر رہی ہے کہ جو شخص اس کتاب کے کلام خداوندی ہونے کو تسلیم نہیں کرتا وہ اس کی ایک سورۃ جیسی سورۃ بنانے کے چیلنج کو قبول کرے۔ ساتویں صدی عیسوی کے لوگوں کیلئے اس کا چیلنج ادبی میدان میں تھا اور بیسویں صدی عیسوی کے لوگوں کیلئے اس کا چیلنج علم اور سائنس کی زبان میں ہے۔

سائنس نے بیسویں صدی عیسوی میں جو اکتشافات کئے ہیں ساتویں صدی عیسوی میں منظر عام پر آنے والی یہ کتاب ان اکتشافات کو اپنے دامن میں سمیٹنے ہوئے ہے۔ تخلیق کائنات کے متعلق سائنس نے جو کچھ معلوم کیا ہے اور جس کے صحیح ہونے کا سے یقین ہے وہ اس کتاب میں موجود ہے۔ یہ کتاب بتاری ہی ہے کہ کائنات کے موجودہ شکل اختیار کرنے سے پہلے دخانی مادہ موجود تھا، زمین و آسمان جڑے ہوئے تھے، ان کو الگ الگ کیا گیا اور ہر زندہ شے کی تخلیق پانی سے ہوئی۔ اس کتاب نے کئی جہانوں کا تصور دیا۔ ایک سے زیادہ زمینوں اور آسمانوں کا تصور دیا اور اس نے شکم مادر میں پنج کی تیاری کے مراحل کی تفصیل بیان کی۔ یہ اور اس قسم کی بے شمار چیزیں وہ ہیں جس کا علم سائنس کو یا تو موجودہ صدی میں ہوا ہے اور یا سائنس ابھی اس حقیقت کو پانے کیلئے مصروف جدوجہد ہے۔

ہمارا موقف یہ ہے کہ یہ کلام اس اُتی عرب کا نہ تھا بلکہ اس کے علمی و خبیر رب کا تھا جس کے علوم سے کائنات کا کوئی ذرہ تخفی نہیں۔ لیکن وہ لوگ جو ہم سے زیادہ سائنس کو جانتے ہیں اور جن کو اپنے عالم ہونے پر ناز ہے وہ کہتے ہیں کہ وہ کتاب اس شخص نے خود لکھی تھی اور اس کیلئے کچھ معاصرین نے اس کے ساتھ تعاون کیا تھا یا اس نے سابقہ سماوی صحف کی نقل کی تھی۔

ہم انسانی عقل اور انسانی ضمیر سے یہ سوال کرتے ہیں کہ کیا علوم کائنات کے اس دائرة المعارف کو ساتویں صدی عیسوی کے ایک اُتی عرب کی تصنیف کہنا زیادہ قرین قیاس ہے یا اسے خداۓ وحدہ لاشریک کا کلام کہنا صحیح ہے جس نے ہر زمانے میں بی نوی انسان کو ایسے علوم سے بہرہ ور کیا ہے جو انسانی عقل کے احاطہ اور اک سے ماوراء تھے۔ (ضیاء اللہ)

جلد ششم صفحہ 539 (541)

عزیزانِ گرامی! سچ آخري سچ ہوتا ہے وہ ان لوگوں سے بھی اس کا اعتراف کرایتا ہے جو اس کے مخالف ہوتے ہیں۔ قرآن کے اوپرین مخالفین باوجود ہزار مخالفت کے اس روشنی کو تاریکی نہ کہہ سکے۔ اسلام کے مخالف مستشرقین نے بھی پوری کوشش کی کہ برین واشنگ کے ذریعے اسلام کی فصیلوں کو ڈھادیں۔ انہوں نے ہر محاذ سے حملے کئے مگر ان تمام کوششوں کے باوجود وہ مکمل طور پر ایسا کرنے میں ناکام ہو گئے اور انہی کی صفوں سے فرانسیسی مستشرق موریں بوکائیے نے ایک کتاب لکھی جس میں اس نے تمام قرآن مخالف مستشرقین کے دعوؤں کی قلعی کھول دی اور اپنی کتاب 'The Bible, The Quran and Science' میں قرآن کی حقانیت پر دلائل دیئے۔

ہم یہاں صرف اس کی کتاب کے چند اقتباسات نقل کریں گے۔

موریں بو کائیے لکھتا ہے، قرآن جہاں ہمیں سائنس کو ترقی دینے کی دعوت دیتا ہے وہاں خود اس میں قدرتی حادث سے متعلق بہت سے مشاہدات و شواہد ملتے ہیں اور اس میں ایسی تشریحی تفصیلات موجود ہیں جو جدید سائنسی مواد سے کلی طور پر مطابقت رکھتی ہیں۔ یہودی، عیسائی تنزیل میں اس جیسی کوئی بات نہیں۔ (بائل، قرآن اور سائنس صفحہ 141,142)

مزید آگے اس طرح اپنے خیالات کا اظہار کرتا ہے:-

ان سائنسی خیالات نے جو قرآن کے ساتھ زیادہ خصوصیت رکھتے ہیں مجھے بے انہتاً حوجیرت کر دیا ہے۔ اس وقت تک میں نے سوچا ہی نہیں تھا کہ ایسی تحریر میں جو تیرہ صد یوں سے زیادہ عرصہ پہلے مرتب ہوئی تھی اور جس میں انہتائی مختلف النوع مضامین بیان ہوئے ہیں میرے لئے یہ ممکن ہو گا کہ میں اتنے بہت سے بیانات ڈھونڈنکالوں گا اور یہ سب جدید سائنسی معلومات سے کلی طور پر ہم آہنگ ہوں گے۔ شروع میں میرا اسلام پر کوئی عقیدہ نہیں تھا۔ میں نے ان متون کا کھلے دل سے کلیتاً معروضی طریقہ پر جائزہ لیتا شروع کیا۔ اگر میرے ذہن پر اس وقت کوئی چیز اثر انداز تھی بھی تو وہ باتیں تھیں جو نو عمری میں مجھے بتائی گئی تھیں۔ لوگ اس وقت مسلمانوں کے متعلق نہیں بلکہ محدث (المیورپ نے اس لفظ کو اتنی شہرت دی کہ خود مسلمان بھی محدث اور مسلمانوں کے فرق کونہ سمجھ سکے اور وہ بھی ناواقفیت کی بناء پر لفظ محدث کو لفظ "مسلمانوں" کا مترادف سمجھ کر استعمال کرتے رہے انہاتو یہ ہے کہ مسلم یونیورسٹی علی گڑھ جو پہلے کالج کی شکل میں قائم ہوئی تھی عرصہ دراز تک محدث انہنکو اور پہلے کالج کے نام سے موسم کی جاتی رہی)۔ "محمد یوں" کے بارے میں گفتگو کرتے تھے جو اس بات کی تصریح کرنے کیلئے ہوتا تھا کہ اس سے ایک مذہب مراد ہے جس کی بنیاد ایک انسان کے ہاتھوں رکھی گئی ہے اور خدا کے اعتبار سے اس کی کوئی قدر نہیں ہے۔ مغرب کے بہت سے لوگوں کی طرح میں خود بھی اسلام کے بارے میں دیے ہی تصورات قائم کر سکتا تھا۔ آج کل یہ خیالات اس قدر عام ہیں کہ میں درحقیقت بھو نچکارہ جاتا ہوں۔

جب کسی ماہر خصوصی کے علاوہ میری کسی اور ایسے شخص سے ملاقات ہو جاتی ہے جو اس موضوع پر روشن خیالی کے ساتھ گفتگو کر لیتا ہے لہذا میں اس بات کا اعتراف کرتا ہوں کہ اس واقعہ سے پہلے کہ جب مجھے اسلام کے بارے میں اس سے مختلف نظریہ معلوم ہوا جو میں نے مغربی ذریعہ سے حاصل کیا تھا میں خود اس بارے میں انہتائی درجہ ناواقف تھا۔ یہ حیرت کا اظہار کوئی مسلمان اسکا لرنہیں کر رہا بلکہ ایک مستشرق، سرجن موریں بو کائیے کر رہا ہے۔

مزید آگے رقم طراز ہیں:-

بات اس نوعیت کے متن میں پہلے پہل سامنے آتی اور قاری کو چونکا دیتی ہے وہاں ان موضوعات کی کثرت ہے۔ یہ موضوعات ہیں تخلیق، فلکیات، زمین سے متعلق۔ بعض مادوں کی تشریع، عالم حیوانات و نباتات، انسان کی تولید۔ جبکہ باسل میں فاحش غلطیاں دیکھنے میں آتی ہیں، قرآن میں ایک غلطی کا بھی پتہ نہیں چلا سکا ہوں۔ میں نے اس موقع پر توقف کر کے خود سے استفسار کیا اگر کوئی بشر قرآن کا مصنف ہوتا تو وہ ساتویں صدی عیسوی میں ایسے حقائق کس طرح بیان کر دیتا جو آج جدید سائنسی معلومات سے پوری طرح مطابقت کرتے ہوئے دکھائی دے رہے ہیں؟ اس بارے میں قطعاً کوئی شک و شبہ نہیں ہے کہ قرآن کا جو متن آج ہمارے پاس ہے وہ اگر مجھے ان الفاظ میں گفتگو کرنے کی اجازت دی جائے تو قطعی طور پر اسی زمانہ کا متن ہے (اس کتاب کے موجودہ جز کے دوسرے باب میں اس مسئلہ پر بحث کروں گا) اس مشاہدے کیلئے انسان کے پاس کیا توجیہہ و تاویل ہو سکتی ہے۔ میری رائے میں اس کیلئے کوئی تاویل ممکن نہیں۔ کوئی خاص دلیل اس سلسلہ میں نہیں ہو سکتی کہ جس زمانہ میں شاہ دا گوبرت (629ء-639ء) فرانس میں حکومت کر رہا تھا اس وقت جزیرۃ العرب کا ایک باشندہ بعض موضوعات پر ایسی سائنسی معلومات رکھتا ہو جو ہمارے زمانہ سے بھی دس صدی بعد کے ذور سے تعلق رکھتی ہو۔ (ایضاً صفحہ 145)

مستشرقین جا بجا یہ کہتے نظر آتے ہیں کہ قرآن کریم حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے خود لکھایا لکھوا یا اور قرآن کو باسل کا خلاصہ کہتے ہیں۔ اس کا رد کرتے ہوئے موریس بوکائیے لکھتا ہے:-

مغرب میں یہودی، نصرانی اور دہریے (منکرین خدا) اس بیان پر متفق ہیں کہ حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے باسل کی تقلید کی اور پیروی میں قرآن لکھایا لکھوا یا تھا۔ یہ دعویٰ کیا جاتا ہے کہ قرآن میں جو مذہبی تاریخ کے قصے دیئے ہوئے ہیں وہ باسل کے قصوں کا خلاصہ ہیں۔ یہ رویہ ایسی نا صحیحی اور بے عقلی کا ہے جیسے یہ کہا جائے کہ یسوع نے خود اپنے مواعظ کے دوران عہد نامہ قدیم سے تحریک پا کر اپنے ہم عصروں کو اُلو بنا یا تھا۔ چنانچہ جیسا کہ پہلے ہی ہم حقیقی طور پر دیکھے چکے ہیں متی کی پوری انجیل، عہد نامہ قدیم کے اسی تسلسل پر بنی ہے۔ کیا تفسیروں کا ماہر اس دلیل سے یسوع کو ان کے پیغمبر خدا ہونے کے مرتبہ سے محروم کرنے کا خواب بھی دیکھ سکتا تھا؟ اس کے باوجود یہی وہ طریقہ ہے جس سے مغرب میں اکثر و بیشتر حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے مرتبہ کو جانچا جاتا ہے۔ (ایضاً صفحہ 146, 147)

مزید آگے لکھتے ہیں:-

مذکورہ الصدر جائزہ سے ان لوگوں کا نظریہ جو حضرت محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کو قرآن کامصنف قرار دیتے ہیں بالکل بودا اور کمزور ثابت ہوتا ہے۔ ناخواندہ لوگوں میں ایک شخص ادبی محسن کے لحاظ سے پورے عربی ادب میں کس طرح سب سے بڑا مصنف بن گیا؟ اس وقت وہ سائنسی نوعیت کے ایسے حقائق کیسے بیان کر سکتا تھا؟ اس زمانہ میں کسی بھی بشر کیلئے ظاہر کرنا ممکن نہیں تھا اور یہ سب بھی اس طرح کہ اس موضوع پر اکٹشاف کرنے میں ایک مرتبہ بھی خفیف سی غلطی کا ارتکاب نہ ہوا۔

اس مطالعہ میں پیش کردہ خیالات خالص سائنسی نقطہ نظر سے ظاہر کئے گئے ہیں۔ یہ خیالات اس نتیجہ پر پہنچاتے ہیں کہ کسی بشر کیلئے جو ساتویں صدی عیسوی میں بقید حیات ہو قرآن میں اتنے بہت سے موضوعات پر جو اس کے زمانہ سے تعلق نہ رکھتے ہوں اور جو باقی صدیوں بعد مکشف ہونے والی ہوں بیان دے سکے۔ میرے نزدیک قرآن کیلئے کوئی بشری توضیح و تشریح ممکن نہیں ہے۔ (ایضاً صفحہ 150, 151)

قارئین کرام! ہم نے یہاں موریں بوکائیے کے چند خیالات نقل کر دیئے۔ قرآن اور سائنس پر ہم اس کتاب میں مفصل بحث نہیں کر سکتے کیونکہ یہ اس وقت ہمارا موضوع بحث نہیں صرف قرآن کریم کی چند آیات پیش کر سکتے۔

اللہ تعالیٰ نے ہر شے کے نرمادہ پیدا کئے اور فرمایا:

**وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجِينَ (ایضاً صفحہ 151، 152)**

اور ہم نے ہر چیز کے جوڑے بنائے۔

اس آیت کے بارے میں ڈاکٹر غلام جیلانی برق لکھتے ہیں:-

عموماً ایک پھول کے دو حصے ہوتے ہیں نرمادہ، جب تک مادہ نر سے حاملہ نہ ہو وہ پھل یا نیچ کی صورت اختیار نہیں کر سکتی۔ پھول کے نر حصے میں ایک غبار سا ہوتا ہے جسے انگریزی میں پولن (Pollen) اور اردو میں مادہ منویہ کہتے ہیں اور حصہ موٹ پر چھوٹے چھوٹے بال ہوتے ہیں۔ جب مادہ منویہ کا کوئی ذرہ ان بالوں پر گرتا ہے تو اسے یہ پھانس لیتے ہیں اور اس طرح مادہ حاملہ ہو جاتی ہے۔

بعض پودوں مثلاً ہیزل (Hazel) کے ساتھ نرمادہ پھول علیحدہ علیحدہ لیکن ساتھ ساتھ ہوتے ہیں۔ نر نیچ کو جھکا ہوا ہوتا ہے اور موٹ پھول اوپر کو اٹھا ہوا، مقصد یہ کہ اگر نر کا مادہ منویہ گرے تو مادہ محروم نہ رہے۔ بعض ایسے پودے بھی ملتے ہیں جن کے نرمادہ الگ الگ ہوتے ہیں، نر کا غبار مادہ تک پہنچانے میں شہد کی کھیاں، بھنورے اور تتلیاں سر انجام دیتی ہیں۔ ان پودوں کے ساتھ نہایت حسین پھول لگتے ہیں جن کی خوبصورتی اور رنگ ان بھونزوں اور مکھیوں کو اپنی طرف کھینچتی ہے۔ جب یہ نر پر بیٹھتی ہیں تو ان کی ٹانگوں اور پروں کے ساتھ غبار منویہ چھٹ جاتا ہے اور پھر جب مادہ پھول پر بیٹھتی ہیں تو اس غبار کا کچھ حصہ وہیں رہ جاتا ہے اور اس طرح یہ پھول حاملہ ہو جاتے ہیں۔

بعض اشجار مثلاً چیل وغیرہ کے پھول نہ تو خوبصورت اس لئے وہ تتلیوں اور مکھیوں کو نہیں کھینچ سکتے، اس لئے یہاں ہوا سے کام لیا جاتا ہے۔ ہوا نر درخت کا غبار اڑا کر مادہ تک پہنچادیتی ہے۔ چونکہ ہوا اس کا رخ بدلتا رہتا ہے اور اس غبار کی ایک کثیر مقدار ضائع ہو جاتی ہے اس لئے ایسے درختوں پر غبار منویہ بہت زیادہ مقدار میں پیدا کیا جاتا ہے تاکہ ضائع ہونے کے بعد بھی کچھ نہ کچھ نیچ رہے۔

چیل، دیودار اور دیگر پہاڑی اشجار ہماری معاشرت کا جزو اعظم ہیں۔ اگر پہاڑوں پر ہوا میں نہ چلتیں تو مادہ پھول حاملہ نہ ہو سکتے۔ نتیجہ یہ کہ نیچ تیار نہ ہوتے اور یہ ہرے بھرے پہاڑ جو آج جنت نظر بنے ہوئے ہیں کھانے کو دوڑتے، غور فرمائیے کہ ہوا کا وسیع و عریض کرہ انسانی خدمت میں کس انہاک سے مصروف ہے۔ شاعر نے اس سے قاصد کا کام لیا، دہقان نے سقے کا اور اشجار نے دایہ کا۔ سچ ہے:-

**و ارسلنا الرياح لواقع** (سورہ الحجر آیت ۲۲)

ہم نے ایسی ہوائیں چلا گئیں جو غبارِ منویہ سے لدی ہوئی تھیں۔

مغرب کے علمائے نباتات نے صدیوں کی تلاش و جستجو کے بعد نباتات میں نرمادہ کا نظریہ قائم کیا اور ہمارے پیغمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام نے آج سے ۱۳۶۲ سال پہلے ہب بانگِ دل اعلان کیا تھا:-

**ومن کل شیئ خلقنا زوجین** (سورہ الذاریت آیت ۲۹)

اور ہم نے ہر چیز کے جوڑے بنائے۔

قرآن حکیم کے الہامی ہونے پر اس سے بڑا ثبوت اور کیا ہو سکتا ہے کہ اس تاریک ترین زمانے میں رسولِ عربی فداہ اپی و اُنی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ایک ایسی حقیقت سے پرده اٹھایا جسے آج جدید ترین اور ماڈرن نظریہ سمجھا جاتا ہے۔  
(دو قرآن حصہ اول صفحہ 81)

## فولاد کی اہمیت

آج دوسرے جدید میں کوئی بھی صنعت بغیر فولاد کے ترقی تو دور کی بات بغیر فولاد کے صنعت کا قیام بھی عمل میں نہیں آ سکتا۔ قرآن کریم نے ۱۴۰۰ سال قبل ہی اس فولاد کی اہمیت کو اس طرح بیان کیا:

**وانزلنا الحديد فيه باس شديد ومنافع للناس** (سورہ الحدید۔ آیت ۲۵)

اور ہم نے پیدا کیا لو ہے کو اس میں بڑی قوت ہے اور طرح طرح کے فائدے ہیں لوگوں کیلئے۔

آج فولاد کی اہمیت سے کوئی عام انسان بھی انکار نہیں کر سکتا لیکن آج جو پل بنائے جا رہے ہیں "گاڑیاں بنائی جا رہی ہیں" صنعتیں لگائی جا رہی ہیں، ان کا تصور آج سے ۱۴۰۰ سال قبل کیا بھی نہیں جا سکتا۔ اس وقت قرآن نے اس دعات کی اہمیت سے آگاہ کیا۔

اللہ تعالیٰ نے انسان کو کیسے تخلیق کیا، اس کے بارے میں سائنسدانوں نے آج کے دورِ جدید میں تحقیق کی تو وہ اس نتیجے پر پہنچے کہ پیغمبر اسلام نے تو اپنے غلاموں کو آج سے 1400 سال قبل ان حقائق سے آگاہ کر دیا تھا۔ کیا مستشرقین دنیا کی کسی کتاب کے بارے میں بتاسکتے ہیں کہ فلاں زمانے میں کوئی کتاب لکھی گئی اور اس نے آئندہ کے سائنسی واقعات کو اس طرح بیان کیا کہ اس میں ذرا بھی مشک نہ ہو۔

پیر کرم شاہ الازہری اپنی شہرہ آفاق کتاب ضیاء النبی میں لکھتے ہیں:-

جس طرح مکہ، مدینہ اور جزیرہ عرب کے فصحاء و بلغاء قرآن حکیم کی ایک سورۃ کی مثل بنانے سے قاصر ہے تھے اسی طرح دورِ جدید کے ماہرین علوم جدیدہ بھی اس کی مثل بنانے سے قاصر ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ کسی انسان کیلئے یہ ممکن نہیں کہ وہ ایک کتاب لکھے اس میں اپنے زمانے میں مروج غلط خیالات و نظریات کا ذکر تک نہ کرے اور اپنی تصنیف کو ان معلومات سے مزین کرے جن کا اکٹھاف بنی نوع انسان پر کئی صدیاں بعد ہونے والا ہو، وہ کتاب مسلسل کئی صدیاں اپنوں اور بیگانوں کی تنقیدی تحقیق کا نشانہ بنی ہو اور کسی منصف مزاج شخص کو اس کے کسی ایک بیان کو غلط قرار دینے کی جرأت نہ ہوئی ہو۔ سچ ہے:

### تنزیل الكتاب لاریب فيه من رب العالمین

اس کتاب کا نزول، اس میں ذرہ مشک نہیں، سب جہانوں کے پروردگار کی طرف سے ہے۔

جن لوگوں کے سینوں میں تعصّب اور حسد کی آگ شعلہ زن ہے اُن کیلئے تو کوئی بھی دلیل کافی نہیں لیکن وہ لوگ جن کے نزدیک انصاف کی کوئی قیمت ہے وہ گذشتہ صفحات میں بیان کردہ حقائق سے آگاہ ہونے کے بعد نہ قرآن کو باخبل کی نقل قرار دے سکتے ہیں نہ اسے کسی انسان کی تصنیف قرار دے سکتے ہیں نہ وہ اسے عرب کے ذہنی ماحول کی پیداوار قرار دے سکتے ہیں اور نہ ہی وہ اسے کسی انسان کے تخلیقی تجھیل کا نتیجہ قرار دے سکتے ہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ ان حقائق سے آگاہ ہونے کے بعد کسی منصف مزاج شخص کیلئے اس کتاب مبنیں کے کلام

خداوندی ہونے کا انکار ممکن نہیں ہے۔ (ضیاء النبی جلد اول صفحہ 560)

بائبل میں سائنس کے حوالے سے کیا کوئی مواد موجود ہے؟ خود مستشرقہ کیرن آر مسٹر انگ یہ اعتراف کرتی ہیں، کیا آج ایک آدمی کامہ ہبی رہنا ممکن ہے جبکہ سائنس نے متعدد بائبلی تعلیمات کی بنیاد ہبی کو ادھیر کر کر کھو دیا ہے۔

(The Bible The Biography) از کیرن آر مسٹر انگ صفحہ 17 مترجم محمد سعید خان مطبوعہ نگارشات پبلشرز 2009ء)

مزید آگے لکھتی ہیں، یسوع خود ایک معمہ تھا۔ ’تاریخی‘ یسوع پر پڑے ہوئے پردے کو ہٹانے کیلئے کافی دلچسپ کوششیں ہو سکیں۔ یہ کام کسی حد تک عالمانہ و فاضلانہ کاوشوں کا معاملہ بن گیا لیکن حقیقت یہ ہے کہ جس یسوع کو ہم جانتے ہیں وہ وہ تھا جس کا ذکر عہد نامہ جدید میں ملتا ہے۔ ’اس‘ یسوع کو حقیقی سائنس تاریخ سے کوئی دلچسپی نہیں۔ اس کے مشن اور موت کی کوئی عصری روئنداد موجود نہیں۔ ہم یہ بات بھی یقین کے ساتھ نہیں کہہ سکتے کہ اسے کیوں مصلوب کیا گیا تھا؟

(The Bible The Biography) از کیرن آر مسٹر انگ صفحہ 65 مترجم محمد سعید خان مطبوعہ نگارشات پبلشرز 2009ء)

اخصار سے کام لیتے ہوئے ہم نے دلائل و برائین (Proofs) جمع کئے ہیں تاکہ قارئین یہ مضامین تھوڑے وقت میں مطالعہ کر لیں اور حق و باطل میں امتیاز پیدا کر سکیں۔ ورنہ قرآن اور سائنس کے عنوان پر دفتر ناکافی ہیں اکابرین نے سائنسی عنوانات پر مفصل مضامین اور تحقیقی کتب رقم کی ہیں۔

قرآن کریم کو عام کتاب قردادینے کی کوشش میں مستشرقین مکمل طور پر ناکام ہو گئے گو کہ انہوں نے آج بھی اس عظیم کتاب کی مخالفت کو اپنا شعار بنارکھا ہے مگر قرآن کریم کا یہ چیلنج 'قل فاتو بسورة من مثله و دعو شهداء کم ان كنتم صدقین' نے ان کی راتوں کی نیند کو حرام اور ان کی اسلام دہمنی کے باعث انکے دن کا سکون بھی ختم کر دیا ہے کاش کہ مستشرقین اس حقیقت کو سمجھتے اس سچائی پر ایمان لاتے اور حقانیت کی اس تحریک سے وابستہ ہو کر انسانیت کی خدمت کو اپنا مقصد زندگی بناتے مگر ان کی اسلام دہمنی اور انہوں نے تعصب نے ان کی عقل و فکر کے تمام چراغوں کو گل کر دیا اور ان نادانوں نے خاموشی سے بیٹھنے کے بجائے انہیں میں ناک ٹوئیاں مارنا شروع کر دیں۔

مستشرقین نے اسلام دہمنی کو اپنا اور ہنا بچھونا بنالیا انہیں جب قرآن کریم پر تنقید کیلئے کوئی دلیل نہیں مل سکی تو انہوں نے اپنے طعن و تشنیع کے تیروں کا رخ سیرت النبی کی جانب موڑ لیا اور یہاں بھی انہوں نے تخيّل کی پرواہ پر حقائق کے منه پر کالک ملنے کا مقدس صلیبی فریضہ انجام دیا، تعصب نے ان کی عقولوں کو انہا اور ان کی فکروں کو بانجھ کر دیا۔

مس کیرن آر مسٹر انگ نے بھی تحقیق کو منتظر عام پر لانے کے بجائے اپنے پیش روؤں کی طرح حقائق کے رخ کو موڑنے کی کوشش کی۔

ہم تمام مستشرقین بالخصوص مس کیرن آر مسٹر انگ کی خدمت میں عرض کریں گے کہ آپ کو اپنا مدعای بیان کرنے کو حق حاصل ہے مگر حقائق کو توڑ مرود کر نہیں۔

عزیزانِ گرامی! ہم نے گذشتہ صفحات پر وحی پر اعتراضات کے مفصل جوابات دیئے اور اس میں ہم نے مستشرقین کے موقف کو بغیر کسی کاٹ چھانٹ کے سامنے رکھا۔ ان کا موقف، ان کے دلائل کے ساتھ سامنے رکھا۔ اس کے بعد ہم نے ان کی دلیلوں کا رد کیا، ان کی خیانت کے پردے کو چاک کیا اور اس کے بعد مسلمانوں کا موقف پیش کیا اور مسلمانوں کے موقف میں دلائل قرآن و حدیث، اسلامی تاریخ اور خود یہود و نصاریٰ کی مقدس کتابوں اور ان کی تفاسیر سے اور دیگر مستشرقین کی کتابوں سے پیش کیا۔

عزیزان گرامی! ہم مستشر قین کی طرح نہ خود حجج بنے اور نہ آئندہ بنیں گے۔ مستشر قین اسلام کے خلاف خود ہی مقدمہ درج کرتے ہیں اپنی ہی عدالت میں اور خود ہی فیصلہ بھی سنا دیتے ہیں اور اسلام کو مجرم ڈیکلیا رکرداریتے ہیں۔ ہم مستشر قین اور اپنا موقف دلائل کے ساتھ قارئین کے سامنے رکھ رہے ہیں، ہمیں یقین ہے کہ حق اپنے آپ کو خود منوالے گا۔

مس کیرن سیرت النبی پر قلمی جاریت کا مظاہرہ یوں کرتی ہیں:-

**When the Muslim gathered to pray together in the Haram, Muhammad found himself surrounded by 'the young men and weak people of the city.'** Muhammad welcomed them warmly into his little company, but he must have wondered how a movement of such peripheral people could succeed.

(Muhammad P# 54)

جب مسلمان حرم میں عبادت کرنے کیلئے اکٹھے ہوئے تو آپ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے خود کو نوجوان اور شہر کے کمزور لوگوں کے درمیان پایا۔ آپ نے انہیں اپنی چھوٹی سی جماعت میں خوش آمدید کہا لیکن یقیناً سوچا ہوا کہ ان غیر اہم لوگوں کی تحریک کامیاب کیسے ہو سکتی تھی۔ (پیغمبر امن، صفحہ 36)

پھر خود اپنی ہی بات کا رد کرتے ہوئے یوں رقم طراز ہیں:-

The 'Weak' people were not all down-and-outs, this technical tribal term denoted inferior tribal status rather poverty. Muhammad's most zealous follower at this point was his friend Attiq Ibn Usman who was usually known by his kunya Abu Bakar He was a successful wealthy merchant but like Muhammad he came from a weak clan that had fallen on hard times. Abu Bakar was well liked and of easymanners. (Muhammad P# 55)

سبھی کمزور لوگ پست اور کمتر نہ تھے یہ تیکنیکی کی قبائلی اصطلاح غربت کی بجائے قبائلی حیثیت کی جانب اشارہ کرتی تھی۔ اس موقعہ پر حضرت محمد کے پر جوش ترین پیروکار اور قریبی رفیق عقیق ابن عثمان تھے جنہیں اُن کی کنیت ابو بکر سے جانا جاتا ہے۔ ابو بکر بار سوخ اور خوش وضع تھے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 36)

اپنے قلم سے اپنا ہی رذ — اپنے ہی ہاتھوں اپنا ہی قتل — مس کیرن پیغیر ابدل کر ایک نئے انداز میں سیرت رسول پر حملہ آور ہوتی ہیں:-

Muhammad had now given up hope of converting the Mecca establishment and he must concentrate on the disaffected poorer people, who were eager for his message. This was an important turning point, which is recorded poignantly in the Quran. Muhammad had been so absorbed in a discussion with some of the Mecca grandees that he impatiently 'frowned and turned

away' when a blind man approached him with a question. God reproved Muhammad severely: a prophet must approach all members of the community with the same respect. He must move beyond the aristocratic ethos of muruwah: Quran was for rich and poor alike. In brushing the blind man aside as though he did not matter, Muhammad had behaved like a kafir.

(Muhammad P# 77, 78)

حضرت محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے اب مکہ کی اسٹیبلشمنٹ کوئی مذہب کا پیر و کار بنا نے کی امید چھوڑ دی اور محسوس کیا کہ ٹھکرائے ہوئے غریب لوگوں پر توجہ مرکوز کرنی چاہئے جو آپ کا پیغام شوق سے سنتے تھے۔ یہ ایک اہم موز اتحاد جو بڑے درد بھرے انداز میں قرآن میں ریکارڈ کیا گیا۔ حضرت محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) مکہ کے کچھ اکابرین کے ساتھ بحث مباحثہ میں اس حد تک منہک تھے کہ جب ایک انداھا شخص کوئی سوال پوچھنے آیا تو آپ نے منہ موز لیا۔ اللہ نے حضرت محمد کو سخت تنبیہ کی، پیغمبر پر لازم ہے کہ وہ برادری کے تمام افراد کو ایک جیسا احترام دے۔ اسے مرودہ کے ارشٹو کریں کہ قواعد سے بالاتر ہونا چاہئے تھا قرآن امیر اور غریب دونوں کیلئے تھا ایک اندھے آدمی سے لا پرواہی بر تاجانا خدا کو پسند نہ آیا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 54)

مس کیرن کی عبارت سے یہ چند نکات سامنے آتے ہیں:-

- ۱۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مکہ کی اسٹیبلشمنٹ کوئی مذہب کا پیر و کار بنا نے کی امید چھوڑ دی۔
  - ۲۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے محسوس کیا کہ ٹھکرائے ہوئے غریب لوگوں پر توجہ مرکوز کی جائے۔
  - ۳۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مکہ کے اکابرین کے ساتھ بحث و مباحثہ میں منہک تھے۔
  - ۴۔ ایک نایبنا شخص آپ سے سوال پوچھنے آیا تو آپ نے منہ موز لیا۔
  - ۵۔ اللہ نے حضور کو تنبیہ فرمائی کہ تمام افراد سے برابری کا سلوک کرو۔
  - ۶۔ قرآن صرف امیروں کیلئے نہیں تھا بلکہ غریبوں کیلئے بھی تھا۔
  - ۷۔ اللہ تعالیٰ کو ایک اندھے آدمی سے لا پرواہی بر تا پسند نہیں آیا تھا اس لئے حضور کو تنبیہ کی۔
- کیرن آر مسٹر انگ کے اس اعتراض کا جواب تو ہم آئندہ دیں گے لیکن ہم یہاں مس کیرن سے درج ذیل سوال کریں گے:-

۱۔ جب حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مکہ اٹیبلشمنٹ سے مایوس ہو چکے تھے تو وہ ان کے ساتھ بحث و مباحثہ کیوں کر رہے تھے؟

۲۔ جب آپ نے محوس کر لیا تھا کہ اب غریبوں کی طرف توجہ ہونی چاہئے تو ایک نایبنا کو دھنکار کیوں دیا؟  
اس سوال کا جواب تو مس کیرن آر مسٹر انگ پر واجب ہے۔ اب ہم آتے ہیں ان کے اعتراض کی طرف۔  
مس کیرن یہ بتاتا چاہتی ہیں کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم برادری کے تمام افراد سے یکساں سلوک نہیں کرتے تھے۔  
غریبوں سے لاپرواہی برتنے تھے۔

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی سیرت پر اس سے زیادہ بھوئنڈا اعتراض ہو ہی نہیں سکتا۔

## اصل واقعہ

اصل واقعہ کیا تھا اور قرآن نے اس واقعہ کو کیسے بیان فرمایا ہم اس کو آپ کے سامنے پیش کریں گے۔ قرآن کریم میں سورہ عبس میں اللہ تبارک و تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

**عبس و تولی۔ ان جاءه الاعمى - وما يدریک لعله یزك** (سورہ عبس۔ آیت ۳۴)

وہ تو ترش رو ہو گئے اور انہوں نے منہ پھیر لیا اس پر کہ ان کے پاس ایک نایبنا حاضر ہوئے اور تم کو کیا معلوم شاید وہ ستر ہا ہو۔  
اس آیت کے بارے میں کیرن آر مسٹر انگ صاحبہ کہتی ہیں کہ تنبیہ کے طور پر نازل ہوئی کہ آپ امیروں اور غریبوں میں فرق نہ کریں، اندھے آدمی سے لاپرواہی نہ بر تیں۔

## اس آیت کا شان نزول کیا ہے؟

مفتي احمد يار خان نجیی لکھتے ہیں کہ سردار ان قریش ابو جہل، عتبہ، شیبہ وغیرہ کی خواہش یہ تھی کہ ہمارے واسطے علیحدہ مجلس وعظ حضور علیہ السلام مقرر فرمادیں جس میں کوئی غریب صحابی شریک نہ ہوں۔ حضور علیہ السلام نے اس کو منظور فرمالیا اس امید پر کہ ان کو ہدایت ہو جائے تو اشاعتِ اسلام ہو۔ ایک مجلس تبلیغ مقرر فرمائی جس میں یہ تمام سردار ان قریش جمع تھے اور حضور علیہ السلام وعظ فرمارہے تھے۔ اللہ کی شان کہ ایک نایبنا صحابی جن کا اسم شریف ہے عبد اللہ ابن ام مکتوم حاضر بارگاہ ہوئے۔ چونکہ یہ نایبنا تھے اس لئے دیکھنہ سکے کہ یہ کیا ہو رہا ہے اور بلند آواز سے عرض کرنے لگے کہ یا حبیب اللہ جو کچھ رب نے آپ کو سمجھایا ہے مجھ کو بھی سمجھائیے۔ اس وقت میں ان کا حاضر ہوتا اور وعظ کے درمیان ان کا بولنا اور اس طرح آواز دینا حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو کچھ ناگوار گذرا۔ سردار ان قریش چلے گئے،

حضور علیہ السلام اپنے مکان شریف میں تشریف لے گئے ان کو کچھ جواب نہ دیا۔ دولت خانہ میں جاتے ہی یہ آیت کریمہ اتری۔ (شان حبیب الرحمن از مفتی احمد یار خاں نعمی صفحہ 274، مطبوعہ نعمی کتب خانہ گجرات)

عزیزانِ گرامی! آیت اور اس کے شان نزول پر غور فرمائیے۔

یہاں قابل غور چند نکات ہیں:-

۱۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اس وقت کیا فریضہ انجام دے رہے تھے؟

۲۔ اگر کوئی شخص اپنی ڈیوٹی انجام دے تو اس سے ناراض ہوا جاتا ہے یا خوش؟

عزیزانِ گرامی! حضور نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم یقیناً اس وقت اپنا فرضی منصبی ادا فرمائے تھے جو ڈیوٹی آن کے رب نے آن کو تفویض فرمائی تھی، اس کو ادا فرمائے تھے اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اس فرض کو کس طرح ادا فرماتے تھے؟ اور کس قدر بے چین رہتے تھے قرآن کی دیگر آیات بیان کرتی ہیں:

پہلی آیت کریمہ:-

**فلعلک باخع نفسك على آثارهم ان لم يومنوا بهذا الحديث اسفا** (سورہ کہف۔ آیت ۶)

تو کیا آپ (فرط غم سے) تلف کر دیں گے اپنی جان کو انکے پیچھے اگروہ ایمان نہ لائے اس قرآنِ کریم پر افسوس کرتے ہوئے۔  
دوسری آیت کریمہ:-

**فَإِنَّ اللَّهَ يَضْلُلُ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ فَلَا تَذَهَّبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسْرَاتٍ** (سورہ قاطر۔ آیت ۸)

بیشک اللہ گمراہ کرتا ہے جس کو چاہتا ہے اور ہدایت بخشتا ہے جس کو چاہتا ہے پس نہ گھلے آپ کی جان ان کیلئے فرط غم سے۔  
تیسرا آیت کریمہ:-

**لَعْلُكَ باخع نفسك إلَيْكُونُوا مُومِنِينَ** (سورہ الشراء۔ آیت ۳)

(اے جانِ عالم!) شاید آپ ہلاک کر دیں گے اپنے آپ کو اس غم میں کہ وہ ایمان نہیں لارہے۔

قارئینِ کرام! غور فرمائیے! اپنے فرائض منصبی میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کس قدر مشغول ہیں، کس قدر رہت کے بندوں کی فلاح کیلئے بے چین ہیں۔

پیر کرم شاہ صاحب لکھتے ہیں، ادھر جو رو جفا کا یہ حال ہے کہ کسی معقول بات پر بھی غور نہیں کرتے بلکہ اٹاٹا مذاق اڑاتے ہیں اور ادھر رافت و رحمت کی یہ کیفیت ہے کہ ہر قیمت پر انھیں ہلاکت کے گرداب میں گرنے سے بچانے کا خیال ہر وقت بے چین رکھتا ہے۔ مسجد حرام کے صحن میں، بازارِ مکہ کی ہنگامہ پر ور فضاوں میں، ان کی نشست گاہوں میں اور ان کے خلوت کدوں میں جا جا کر انھیں سمجھایا جا رہا ہے۔ وہ بار بار جھزکتے ہیں ناراض ہوتے ہیں بھرتے ہیں لیکن اخلاص و محبت کا یہ چشمہ رواں ہی رہتا ہے۔ جب رات کی خاموشی چھا جاتی ہے ساری آنکھیں محو خواب ہوتی ہیں تو یہ اٹھتا ہے اپنا سر نیاز بارگاوبے نیاز میں جھکاتا ہے اور اللہ تعالیٰ سے رورو کران کی ہدایت کیلئے در دوسز میں ڈوبی ہوئی التجاہیں کرتا ہے۔ ایسے معلوم ہوتا ہے کہ اگر ان میں سے کوئی ایک بھی ہدایت کی روشنی سے محروم رہا تو اس کی جان پر بن آئے گی۔ اللہ تعالیٰ اپنے محبوب کی اس بے چینی اور اضطراب کو دیکھتا ہے جس میں کوئی ذاتی منفعت نہیں۔ وہ ان آہوں کے سوز سے واقف ہے، وہ ان آنسوؤں کو جانتا ہے جو اس کے محبوب کی چشم مازاغ کی پلکوں پر جھملاتے ہیں اور پھر اس کے حضور اس کی رحمت کی بھیک مانگنے کیلئے گر پڑتے ہیں۔ یہ بے خوابیاں، یہ بے تابیاں کن کیلئے ہیں؟ ان کیلئے جو جان کے دشمن اور خون کے پیاس سے ہیں اللہ تعالیٰ اپنے حبیب کو تسلی دیتے ہیں کہ اتنا غم نہ کبھے۔ (ضیاء القرآن)

جلد سوم صفحہ (11)

## حضرت عبد اللہ ابن مکتوم کے واقعہ کی حیثیت کیا تھی۔

مفتي احمد يارخان نعیمی اس واقعہ کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں، قرآنِ پاک کا طریقہ کلام تو دیکھو یہ نہیں فرماتا کہ آپ نے ترش روئی کی بلکہ فرماتا ہے کہ انہوں نے ترش روئی کی یعنی ہمارے ایک محبوب ہیں ان کو آج اپنے نیاز مند غلام سے کسی قدر ناراضگی ہو گئی۔ اے محبوب آپ تبلیغِ اسلام میں اس قدر کیوں مشغول ہو جاتے ہیں کہ اگر آپ کی خدمت میں کوئی اپنا غلام آجائے تو آپ کو تکلیف ہوتی ہے اس کو لوگ سمجھتے ہیں کہ معاذ اللہ یہ رب کی ناراضگی اور عتاب ہے اپنے محبوب علیہ السلام پر لیکن بڑے غور کی بات یہ ہے کہ ناراضی ہوتی ہے کسی قصور پر۔ یہاں یہ بتاؤ کہ حضور علیہ السلام سے معاذ اللہ کیا قصور ہوا کہ ناراضی فرمائی جاوے؟ کیونکہ آپ تو تبلیغ کا کام انجام دے رہے تھے جو کہ آپ کا فرضِ منصبی تھا کیا فرضِ ادا کرنے پر ناراضگی ہوتی ہے ہرگز نہیں۔ بلکہ حضرت عبد اللہ ابن اُم مکتوم سے تین خطائیں ہو سکیں درمیان گفتگو میں بولنا، نہ اکر کے پکارنا اور کلامِ مصطفیٰ علیہ السلام کو نقچ میں سے کاشنا۔ اگر یہ آیت عتاب تھی تو حضرت عبد اللہ کو عتاب ہوتا نہ کہ حضور علیہ السلام کو۔ (شان حبیب الرحمن صفحہ 274, 275)

مس کیرن آر مسٹر انگ جس واقعہ کو تنبیہ کہہ رہی ہیں اور اپنے تخيّل کی بنیاد پر یہ بیان کرنے کی کوشش کر رہی ہیں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم امیروں کو توجہ دیتے تھے غریبوں سے لاپرواہی برنتے تھے، اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان کو تنبیہ کی۔ اگر وہ ان آیات پر ہی غور کر لیتیں تو ان کو اس کا جواب مل جاتا۔

پیغمبر کرم شاہ الازہری لکھتے ہیں، آیات میں غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ایسا تند لہجہ اختیار کر کے رو سائے مکہ کی ایک غلط فہمی کا ازالہ کرنا مقصود ہے جس میں وہ بری طرح بتلاتے ہو یہ سمجھتے تھے کہ اسلام کو ان کی بڑی ضرورت ہے، ان کے مسلمان ہونے سے اسلام کو چار چاند لگ جائیں گے، پیغمبر اسلام کی عزت و توقیر میں اضافہ ہو گا، انہیں اسلام کی چند اس ضرورت نہیں اس لئے جس محفل میں وہ موجود ہوں کسی دوسرے شخص کو درخواست اتنا نہیں سمجھتا چاہئے۔ اللہ تعالیٰ نے اس سورت کی ابتدائی آیتوں میں ان کی اس غلط فہمی کو دور کر دیا کہ یہاں تو اس کو پذیرائی بخشی جاتی ہے جو خلوص اور طلب صادق لے کر حاضر ہوتا ہے خواہ وہ مفلس و کنگال ہی کیوں نہ ہو۔ جس شخص کو اپنی دولت اور جاہ و منصب پر گھمنڈہ ہے، جس کے دل میں جذبہ صادقة نہیں اس کی یہاں کوئی گنجائش نہیں۔ انہیں اسلام کی ضرورت ہے تاکہ اس کی برکتوں اور خیاپاشیوں سے ان کا تاریک مستقبل درخشاں ہو جائے۔ اسلام کو ان کی قطعاً ضرورت نہیں اگر وہ اس سے فیض یاب نہ ہوں گے تو کئی دوسرے خوش نصیب اس چشمہ شیریں سے آکر سیراب ہوں گے۔ قیامت تک آنے والے رئیسوں، دولتمندوں، خاقانوں اور قیصروں کی اس غلط فہمی کو دور کر دیا۔ آیات کے لہجہ میں یہ تندی ایک اہم ضرورت کے پیش نظر اختیار کی گئی۔ (ضیاء القرآن جلد پنجم صفحہ 490)

امام فخر الدین رازی یہاں ایک سوال اٹھاتے ہیں پھر خود ہی جواب دیتے ہیں:-

سوال یہ ہے کہ غلطی حضرت عبد اللہ سے ہوئی تھی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کفار کو دعوتِ اسلام دے رہے تھے انہوں نے قطع کلام کرتے ہوئے اپنی بات چھیڑ دی نیز ایک کافر کو دعوتِ اسلام دینا ایک مسلمان کو قرآن کی تعلیم سے مقدم ہے نیز بارگاہ رسالت کے جو آداب اللہ تعالیٰ نے صحابہ کرام کو سکھائے تھے وہ تو یہ تھے کہ عامیانہ انداز میں مجرموں سے باہر کھڑے ہو کر حضور کو نہ بلا کیں بلکہ حضور کی آمد کا انتظار کریں پھر اس محفل میں انہیں سراپا ادب بن کر بیٹھ رہنا چاہئے تھا یہاں تک کہ حضور تبلیغ سے فارغ ہوتے اور پھر یہ اپنی گزارش کرتے، ان تمام باتوں کے پیش نظر عتاب حضرت عبد اللہ کو ہونا چاہئے تھا حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو عتاب کرنے میں کیا حکمت ہے۔

رازی فرماتے ہیں کہ یہ ساری باتیں بجا ہیں اور عتاب کی اس کے بغیر کوئی حکمت نہیں کہ وہ کفار جو اس وقت  
حاضر تھے وہ مکہ کے سردار اور دولت مند لوگ تھے انہیں اپنی اس برتری کا احساس بھی تھا اور اس پر انہیں گھمنڈ بھی تھا  
ان کی موجودگی میں اپنے کسی نیاز مند کے ساتھ یہ بے اعتمانی عام لوگوں کو اس غلط فہمی میں بآسانی بتلا کر سکتی تھی کہ  
یہ بے رخی تبلیغ میں انہماں کی وجہ سے نہیں بر لئی گئی بلکہ محض ان لوگوں کی دولت و ثروت اور ان کی ریاست کی وجہ سے  
ان کی پاسداری کی گئی ہے اور عبد اللہ کو محض اس لئے نظر انداز کیا گیا ہے کہ یہ غریب عوام کا ایک فرد ہے اور جس نبی کو  
اللہ تعالیٰ نے بھیجا ہی غریب نواز بنایا کر ہو جس کا مقصد اولین ہی شکستہ دلوں اور غم زدوں کی دل جوئی اور دل داری ہو اور  
جو تشریف ہی اس لئے لایا ہو کہ فقراء و مساکین کی عزت افزائی کرے اس ہستی سے کسی ایسی بات کا صدور جس سے  
اس کے منصب رفع کے خلاف کوئی واہمہ پیدا ہو سکے اللہ تعالیٰ کو ہرگز گوارا نہیں۔ (ضياء القرآن جلد پنجم صفحہ 491)

ان دلائل سے یقیناً کیرن آرم اسٹر انگ پر حقیقت اظہر من الشیں ہو گئی ہو گی۔

## حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر عدم برداشت کا الزام

کیرن آرم اسٹر انگ ایک نئے الزام کے ساتھ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بے داغ سیرت پر قلمی جاریت کے ساتھ لکھتی ہیں:-

In must have been very difficult indeed for the Muslims, brought up in the jahili spirit, to practice hilm and turn the other cheek. Even Muhammad sometime had to struggle to maintain his composure. One of the early surahs expresses his rage against his uncle Abu Lahab and his wife, who used to scatter sharp thorns outside his house. (Muhammad P# 81)

جاہلی روایات کے مطابق پرورش یافہ مسلمانوں کیلئے حلم سے کام لینا اور طما نچے کیلئے دوسرا گال آگے کر دینا یقیناً بہت مشکل رہا ہو گا۔ حتیٰ کہ حضرت محمد کو بھی کبھی کبھی صبر کا دامن تھا میں رکھنے میں مشکل پیش آئی۔ ابتدائی سورتوں میں سے ایک میں آپ کے چچا ابو لہب اور اس کی بیوی کے خلاف غصے کا اظہار کیا گیا ابو لہب کی بیوی آپ کے گھر کے باہر کا نئے بکھیر دیا کرتی تھی۔ (پیغمبر امن، صفحہ 57)

مس کیرن اس عبارت کے ذریعے یہ کہنا چاہتی ہیں:-

- جس طرح عیسائی تعلیم ہے کہ ایک گال پر اگر کوئی تھپڑا مارے تو اس کے آگے اپنا دوسرا گال بھی پیش کر دو۔
- مسلمانوں کیلئے یہ بڑا مشکل کام تھا۔
- حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو بھی صبر کا دامن تھا میں رکھنے میں مشکل پیش آتی تھی۔

اور اس کے ثبوت میں یہ دلیل دیتی ہیں کہ آپ نے اپنے چچا کے خلاف ایک سورت میں غصے کا اظہار کیا اور اس کی وجہ یہ تھی کہ ابو لہب کی بیوی آپ کے گھر کے باہر کا نئے بکھیر دیتی تھی۔

کیرن آرم اسٹر انگ میسیحیت اور اسلام کا تقابل بھی پیش کرنا ضروری سمجھتی ہیں اور انہوں نے غیر محسوس انداز میں انجیل کا یہ پیغام بھی پہنچانے کی کوشش کی ہے:-

جو تیرے ایک گال پر طما نچے مارے دوسرا بھی اس کی طرف پھیر دے  
اور جو کوئی تیر اچھے چھین لے اسے کرتا لینے سے بھی منع نہ کر۔ (وقاب ۶ آیت 29)

کیرن آرم اسٹر انگ صاحبہ سیرت رسول کے بجائے اگر باعث کا ہی صحیح مطالعہ کر لیتیں تو انہیں پیغمبر اسلام پر عدم برداشت کا الزام عائد کرنے کی جرأت نہیں ہوتی۔

متی کی انجلی میں ہے:-

یہ مت سمجھو کر میں زمین پر صلح کرانے آیا ہوں صلح کرانے نہیں بلکہ تواریخ لانے آیا ہوں کیونکہ میں اس لئے آیا ہوں کہ آدمی کو اس کے باپ سے اور بیٹی کو اس کی ماں سے اور بہو کو اس کی ساس سے جدا کراؤں۔ (متی باب 10 آیت 34,35)

لوقا کی انجلی میں ہے:-

اور جس کے پاس تواریخ ہو وہ اپنا چند نجیگانے کر خریدے۔ (لوقا باب 22 آیت 37)

عزیزانِ گرامی! کیرن آر مسٹر انگ نے اگر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی سیرت اور مسلمانوں کا ذبر و سوت مطالعہ کرنے کے بعد اگر یہ لکھا ہے تو بہت افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ مستشر قیمن کی پوری جماعت یا تو بصیرت کے افلام کا شکار ہے یا پھر انہی تھبص کے شعلوں نے فکر و نظر کی پینائی کو جلا کر خاکستر کر دیا ہے۔

قارئینِ کرام! مسلمانوں کے اندر برداشت کا جو معاملہ رہا ہے تپتی ہوئی دھوپ میں حضرت بلال جبشی کی ننگی پیٹھی۔ حضرت خباب کو دیکھتے ہوئے انگاروں کے سپرد کئے جانا۔ حضرت سمیہ کی شہادت۔ شعب ابی گھاثی میں تین سال اور مسلمانوں کا سو شل بائیکاٹ۔ مدینہ اور جبشه کی جانب ہجرت۔ قریش اور یہودیوں کا جنگیں مسلط کرنا۔ اور فتحِ مکہ میں ہر جگہ صبر و ضبط۔ علم و برداری کا وہ تاج محل نظر آئے گا کہ اپنے تو اپنے غیر بھی باوجود ہزار جفا کے اس صبر و ضبط کی مثالیں دیئے بغیر نہیں رہ سکیں گے۔

خود کیرن آر مسٹر انگ لکھتی ہیں:-

Ali's sister Umm Hani' arrived to plead for the lives of two of her relatives who had taken part in the fighting .Even though though 'Ali and Fatima wanted them executed; Muhammad immediately promised that they would be safe. He had no desire for bloody reprisals. Nobody was made to accept Islam nor do they seem to have felt any pressure to do so Reconciliation was still Muhammad's objective. (Muhammad P# 199-200)

حضرت علی کی بہن اُم ہانی آئیں اور اپنے دو عزیزوں کی جان بخشی کی استدعا کی جنہوں نے لڑائی میں حصہ لیا تھا۔ اگرچہ حضرت علی اور حضرت قاطمہ انہیں قرار واقعی سزا لوانا چاہتے تھے لیکن آنحضرت نے فوراً ان کو تحفظ دینے کا وعدہ کر لیا۔ آپ خونیں انتقام کی کوئی خواہش نہیں رکھتے تھے کسی کو بھی زبردستی قبولِ اسلام پر مجبور نہ کیا گیا اور نہ ہی کوئی دباو ڈالا گیا، اب بھی مفاهیم اور مصالحت آپ کا اولین مقصد تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 147)

'Muhammad issued a general amnesty.' . (Muhammad P# 20)

آنحضرت (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے عام معافی کا اعلان کیا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 148)

Relatives of Safwan and 'Ikrimah begged for their lives; Muhammad promised that, if they accepted his leadership, they were free to enter Mecca. Both decided to return and 'Ikrimah was the first to accept Islam. Muhammad greeted him affectionately and forbade anybody to vilify his father, Abu Jahl. (Muhammad P# 202)

صفوان اور عکرمہ کے رشتہ داروں نے جان کی امان مانگی آنحضرت نے وعدہ کیا کہ اگر وہ آپ کو راہنمایی کر لیں تو انہیں مکہ میں داخل ہونے کی اجازت ہو گی دونوں نے واپسی کا فیصلہ کیا اور عکرمہ نے پہلے اسلام قبول کیا۔ آنحضرت نے مشقہ انداز میں اسے مبارک دی اور اس کے باپ ابو جہل کے خلاف بُرے کلمات کہنے سے سب کو منع کر دیا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 149)

His most hated enemies were not only reinstated but promoted and showered with gifts. (Muhammad P# 204)

آپ نے بدترین دشمنوں کو نہ صرف بحال کیا بلکہ تھائے سے بھی نوازا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 150)

کیرن آر مسٹر انگ صاحبہ کا اپنا قلم اپناہی رڑ کر رہا ہے جس بات کو وہ اسلام پیغمبر اسلام کے خلاف ثابت کرنے کی کوشش کرتی ہیں دوسری جگہ خود ہی اس کی نفی بھی کرتی ہیں۔

۳۔ کیرن آر مسٹر انگ صاحبہ نے لکھا کہ

One of the early surahs expresses his rage against his uncle Abu Lahab and his wife, who used to scatter sharp thorns outside his house. (Muhammad P# 81)

ابتدائی سورتوں میں سے ایک میں آپ کے چچا ابو لہب اور اس کی بیوی کے خلاف غصے کا اظہار کیا گیا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 57)  
عزیزانِ گرامی! سورہ 'تبت یادا' میں ابو لہب کی مذمت بیان ہوئی۔

لیکن یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ مکہ، مدینہ میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بدخواہوں اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دشمنوں کے کمی نہ تھی، ایک سے بڑھ کر ایک فتنہ پرور شخص نے آپ کی مخالفت پر کمر کسی ہوئی تھی پھر کیا وجہ ہے کہ صرف ابو لہب کی اس شدت سے مذمت بیان کی گئی۔

پیر کرم شاہ الا زہری اس کا جواب یوں دیتے ہیں:-

جہاں محبت کی توقع ہو وہاں سے اگر نفرت وعداوت کالا واپھوٹ لگلے، جہاں سے تائید و اعانت کی امید ہو وہاں سے مخاصمت کا طوفان اُمَّہ نے لگے تو یقیناً یہ چیز بڑی تکلیف دہ ہوتی ہے۔ ابو لہب حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا حقیقی پچھا تھا، حضرت عبد اللہ اور ابو لہب دونوں حقیقی بھائی تھے اس سے بجا طور پر یہ اُمید کی جاسکتی تھی کہ وہ اپنے سے بھائی کے یتیم بیٹے کے ساتھ شانہ بثانہ کھڑا ہو گا اور اس کی تائید و نصرت میں ذرہ برابر کوتاہی نہیں کرے گا نیز یہ بنی ہاشم کارکیس تھا عرب کا وہ معاشرہ جس میں ہادی برحق صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تشریف لائے اس میں ہر قسم کی مرکزیت قبیلہ کو حاصل تھی قبیلہ کے ہر فرد کی امداد کرنا اس قبیلہ کے سردار کی اخلاقی اور سیاسی ذمہ داری تھی اگر وہ فرد ظالم بھی ہو تا تو مظلوم کی مدد کے بجائے قبیلہ کے سارے افراد اپنے ظالم بھائی کی مدد کرنا ضروری سمجھتے۔ ابو لہب بنی ہاشم کارکیس تھا حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بھی ہاشمی تھے اُس کا یہ فرضِ اُولین تھا کہ وہ اپنے خاندان کے ایک باکمال فرد کی دعوت قبول کرتا اور دعوت کو کامیاب بنانے کیلئے اپنے سارے وسائلِ داد پر لگا دیتا۔

خونی اور خاندانی قریبی تعلقات کے علاوہ حضور سرورِ عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا پڑوسی تھا دونوں مکانوں میں صرف ایک دیوارِ حائل تھی۔ پڑوسی کا حق دنیا کے ہر معاشرے میں مسلم ہے نیز ہمسایگی کے باعث وہ حضور کے ذاتی اور عائلی ایسے حالات کو بھی جانتا تھا جن سے عموماً دوسرے لوگ واقف نہیں ہوتے۔ ایسی پاکیزہ زندگی، ایسی من موہنی سیرت، ایسے بے داع کردار کا مشاہدہ وہ شب و روز کرتا اور پھر اس مرقعِ زیبائی و رعنائی پر کچھ اچھا لئے سے بازنہ آتا تھا پھر جس شدت و خست سے وہ اپنی عداوت کا مظاہرہ کیا کرتا اس کی بھی نظیر مشکل سے ہی ملے گی۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے گھر میں جب معروفِ عبادت ہوتے تو وہ مردہ جانوروں کی بدبو دار اوجھہ گلی سڑی آتنیں اٹھاتا اور حضور پر پھینک دیتا گھر کے آنکن میں کوڑا کر کٹ ڈالنا اور جہاں ہٹڈیا پک رہی ہوتی وہاں غلط نظر پھینکنا اس کا روز مرہ کا معمول تھا۔ صرف اسی پر بس نہیں اس کی بد بخت بیوی امارت و وجہت کے باوصف خود جنگل میں جاتی اور خاردار ٹھہریاں چلتی، ان کا گھٹھا اپنے سر پر اٹھا کر لاتی اور رات کے وقت حضور کی راہ میں ڈال دیتی تاکہ آخر شب جب حضور حرم کی طرف تشریف لے جائیں تو آپ کے نزم و نازک پاؤں میں کوئی کائنات چھپ جائے۔ (فیاء القرآن جلد پنجم صفحہ 701)

مزید آگے لکھتے ہیں:-

دین اسلام اور رسول اسلام سے اس کا بعض و عناد اتنا شدید تھا کہ وہ ہر وقت حضور ملی اللہ تعالیٰ طیہ وسلم کے پیچھے لگا رہتا اور حضور کی تکنذیب کرتا۔ حضور کا یہ معمول تھا کہ جہاں کہیں تجارتی بازار لگتے یا لوگوں کا اجتماع ہوتا وہاں تشریف لی جاتے اور حاضرین کو دعوتِ توحید دیتے۔ یہ کمخت ہر ایسے موقع پر بخیج جاتا اور چلا چلا کر لوگوں کو کہتا کہ اے لوگوا یہ میرا بھتیجا ہے یہ دیوانہ ہو گیا ہے اس کے قریب مت جانا، اس کی بات ہرگز نہ سننا ورنہ مگر اہ ہو جاؤ گے۔ الغرض اس سے اسلام کی تائید و نصرت کی جتنی توقعات و ابستہ کی جاسکتی تھیں وہ ان کے بر عکس اتنی شدت سے ہی اسلام کی مخالفت میں سر گرم رہا کرتا۔ عداوت و مخالفت میں اس کا بڑا نمایاں کردار تھا جو ایک انفرادی حیثیت کا مالک تھا اس لئے قرآن کریم نے اس کا نام لے کر لعنت کی بوچھاڑ کی گئی۔ ابو لہب اس کی کنیت تھی اور اسی سے وہ زیادہ مشہور تھا۔ عبد العزی اس کا نام تھا۔ یہ ناپاک نام اس قابل نہ تھا کہ اس کو قرآن میں ذکر کیا جاتا اس لئے اس کے نام کے بجائے اس کی کنیت ابو لہب ذکر کی گئی تاکہ لوگوں کو اس کے دوزخی ہونے کا پتہ چل جائے۔

اس سورت کے مطلعے سے اس امر کا بآسانی اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ بارگاہِ رسالت میں معمولی سی گستاخی سے جبین قدرت پر کس طرح ملکن پڑ جاتے ہیں غضبِ خداوندی کے شعلے کس طرح بھڑکتے ہیں۔ اس بد نصیب نے تو ایک انگلی اٹھا کر اشارہ کیا اور نازیبا الفاظ بکے اس کے جواب میں رحمتِ عالم نے تو اسی حلم اور عفو و درگزر کا ثبوت دیا جو آپ کی شایانِ شان تھا لیکن غیرِ خداوندی جوش میں آگئی اور ”تبت یہ ابی لہب“ فرمایا کہ ہر بے ادب اور ہر گستاخ کو صاف صاف بتا دیا کہ اگر تم سے کوئی ایسا لفظ یا فعل صادر ہوا جس سے میرے جبیب کی شان میں بے ادبی کا کوئی پہلو نکلے تو یاد رکھو غضبِ الہی کی بجلی کو ندے گی اور تمہیں جلا کر خاکستر کر دے گی۔ (ایضاً صفحہ 702, 703)

عزیزانِ گرامی! پیغمبر اسلام نے تو اسی حلم و عفو و درگزر کا ثبوت دیا جو آپ کی شایانِ شان تھا لیکن رب العالمین کو ابو لہب کی یہ مخالفت و دشام طرازی پسند نہ آئی تھی۔ باطل میں اسی طرز پر لکھا ہوا ہے:-

خداوند نے میرے خداوند سے کہا کہ میرے دامیں بیٹھ جب تک کہ میں تیرے دشمنوں کو تیرے پاؤں کی چوکی نہ کر دوں۔ (مرقس باب 12 آیت 36)

اگر کیرن آر مسٹر انگ مستشر قہ بننے کے بجائے نہیں رہتیں تو آج ان کی وجہ سے عیما نیت کی بنیادیں نہ لرزتیں۔

## حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا اخلاق اور مستشرقین کی شہادتیں

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا اخلاق کیا تھا مستشر قین بھی ہزار مخالفوں کے باوجود آپ کی سیرت کے مختلف گوشوں کو اپنے تخیل کی پرواہ پر گھٹانے کی ناکام کوششوں کے باوجود آپ کے اخلاق، آپ کے صبر و ضبط، آپ کا حلم، آپ کی بردباری کی تعریف کئے بغیر نہ رہ سکے۔

ملکمری داث تسلیم کرتا ہے:-

'..... and established a religious and social framework for the life of a sixth of the human race today. This is not the work of a traitor or a leacher'

(بحوالہ ضیاء النبی جلد ششم) (Muhammad at Madina P# 323)

محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے ایک روحانی اور سماجی نظام قائم کیا جو آج کی ترقی یافتہ دنیا کے چھٹے حصے کی راہنمائی کر رہا ہے۔  
یہ کام کسی دھوکے باز یا عیاش شخص کا نہیں ہو سکتا۔

'..... and established a religious and social framework for the life of a sixth of the human race today. This is not "He gained men's respect and confidence by the religious basis of his activity and by qualities such as courage, resoluteness, impartiality and firmness inclining to severity but tempered by generosity. In addition to these he had a charm of manner which won their affection and secured their devotion. (Muahmmad prophet and stateman P# 231)

(بحوالہ ضیاء النبی جلد ششم)

آپ اپنے مذہبی افعال، جرأت، استقلال، غیر جانب داری اور ثابت قدی جیسی خصوصیات کے ذریعے لوگوں کا اعتماد حاصل کرتے۔ آپ تشدد کی طرف مائل تھے لیکن آپ کی سخاوت، اس میں توازن پیدا کر دیتی تھی۔ ان کے علاوہ آپ کا حسن اخلاق لوگوں کو آپ کا گروہ بنا دیتا تھا۔

ثارانڈرائے لکھتا ہے:-

'This reminds us of the fact that Muhammad himself actually possessed a generous nature, that he was able to let the past be forgotten, and that he often showed an understanding of how to win over former enemies by magnanimity'. (Muhammad the man and his faith P# 71)

اس سے ہمیں پتہ چلتا ہے کہ محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) بذاتِ خود کریم الطب تھے آپ ماضی کی تلخیوں کو فراموش کر سکتے تھے۔ آپ کی زندگی میں بعض واقعات ایسے پیش آئے جن سے پتہ چلتا ہے کہ کس طرح آپ ماضی کے دشمنوں کے دل اپنی عالی ظرفی سے جیت لیتے تھے۔

فتح مکہ کے وقت حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی عظیم شخصیت کا جوبے مثال کردار چشم فلک نے دیکھا اس پر تبصرہ کرتے ہوئے ٹارانڈرائے لکھتا ہے:-

'It is rarely that a victor has exploited his victory with greater self-restraint and forbearance than did Mohammad.' (Muhammad the man and his faith P# 166)

(بحوالہ ضیاء اللہی جلد ششم)

ایسا بہت کم ہوا ہے کہ کسی فاتح نے فتح کے وقت اس تحمل اور ضبطِ نفس کا مظاہرہ کیا ہو، جس کا مظاہرہ محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے کیا تھا۔

'His position as a ruler was strengthened by his generosity, and his ability to set personal opinions and feelings aside in order to reach larger goals'. (Muhammad the man and his faith P# 167)

حکمران کی حیثیت سے آپ کی پوزیشن اس لئے مفبوط ہوئی کہ آپ سُنی تھے اور عظیم تر مقاصد کی خاطر اپنی ذاتی رائے اور احساسات کو قربان کر سکتے تھے۔

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اسوہ حسنہ اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے کردار کی عظمت کو تسلیم کرتے ہوئے ٹارانڈرائے لکھتا ہے:-

'Such moral self-consciousness doubtless presupposes an absence of apparent contradiction between Mohammad's religious ideal of life and his personal conduct.' (Muhammad the man and his faith P# 180)

اپنی ذات کا یہ اخلاقی شعور اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے زندگی کا جو مذہبی نمونہ کامل لوگوں کے سامنے پیش کیا تھا، اس میں اور آپ کے ذاتی کردار میں تضاد نہ تھا۔

یہاں تاریخ رائے وہی بات کر رہا ہے جو حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے کہی تھی جب آپ نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اخلاق کے متعلق ایک سوال کے جواب میں فرمایا تھا کہ آپ کے اخلاق قرآن حکیم کی تعلیمات کے میں مطابق ہیں۔

ولیم میور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ذات پر حملے کا کوئی موقعہ ہاتھ سے نہیں جانے دیتا لیکن آپ کی اخلاقی عظمتوں کو وہ بھی ان الفاظ میں سلام کرتا ہے:-

'In all his dealings he was fair and upright, and as he grew in years his honorable bearing on for him the title of Al-Ameen the faithful'. (Muhammad and Islam P# 9)  
(بحوالہ ضیاء النبی جلد ششم)

محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) معاملات میں راست باز اور انصاف پسند تھے۔ جب آپ کی عمر زیادہ ہوئی تو آپ کے شریفانہ طرزِ عمل کی وجہ سے قوم نے آپ کو 'الامین' کا لقب دیا۔

عبداللہ بن ابی مدینہ طیبیہ میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا سب سے بڑا دشمن تھا۔ ولیم میور تسلیم کرتا ہے کہ اس کی مسلل دشمنی کے باوجود حضور نے اس کے ساتھ حلیمانہ سلوک کیا، وہ کہتا ہے:-

'Considering his persistent opposition, Mahomet had upon the whole treated him throughout with much forbearance.' (Muhammad and Islam P# 205)  
(بحوالہ ضیاء النبی جلد ششم)

عبداللہ بن ابی کی مسلل مخالفت کو پیش نظر رکھتے ہوئے یہ کہا جاسکتا ہے کہ محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) اس کے ساتھ ہمیشہ تحمل اور برداری سے پیش آئے۔

مستشرقین کی ان عبارات سے ظاہر ہے کہ پیغمبر اسلام کی سیرت وہ سیرت ہے۔۔۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا اخلاق وہ اخلاق ہے۔۔۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کردار وہ کردار ہے جسے کل تک کفارِ مکہ خون آشام دشمنی کے باوجود تسلیم کیا کرتے تھے اور جسے آج بھی مستشرقین جیسے متعصب دشمن بھی تسلیم کر رہے ہیں اور یہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی اخلاق و کردار کی عظمت کا ناقابل تردید ثبوت ہے۔

پیغمبر اسلام کی ہجرت پر بھی کیرن آرم سٹر انگ نے ایک بودا سا اعتراض کیا۔ لکھتی ہیں:-

Muhammad's position in Mecca remained dangerously insecure. During the hajj of 620, he again visited the pilgrims who were camping in the valley of Mina ,going from tent to tent in the hope of attracting support and protection.

(حوالہ ضیاء اللہ جلد ششم (Muhammd P# 101)

مکہ میں آنحضرت کی حیثیت خطرناک حد تک غیر محفوظ ہو گئی تھی۔ 620 کے حج کے دوران آپ ایک مرتبہ پھر منی میں خیمه زدن زائرین سے ملنے گئے اور امداد و تحفظ حاصل کرنے کی غرض سے ایک کے بعد دوسرے خیمے میں گئے۔

(پیغمبر امن، صفحہ 72)

کیرن آرم سٹر انگ کا یہ گمان انتہائی غلط ہے کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم امداد و تحفظ کو حاصل کرنے کی غرض سے ایک کے بعد دوسرے خیمے میں گئے۔

کیرن آرم سٹر انگ صاحبہ جس کا محافظ خود رب العالمین ہو۔۔۔ جس کا مدد گار اللہ تعالیٰ ہو جس کے تمام دشمن جو پیشہ قتل و غارت گری میں کسی سے کم نہ ہوں وہ اسے نقصان نہ پہنچا سکے باوجود ہزار کوششوں کے وہ اس نورِ الہی کو بجھانہ سکے۔ کیا وہ ذات محض دشمنوں کے خوف سے مکہ کو چھوڑ دے گی۔

احبابِ من! آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ہجرت سے قبل ہر لمحہ زندگی کا مطالعہ کر ڈالنے آپ دیکھیں گے آپ کی زندگی میں ان گنت مشکلات آئیں، قدم قدم پر دشمنوں نے مصائب و آلام کے پہاڑ حائل کئے مگر آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پائے استقامت میں لغزش نہیں آئی۔ آپ نے اُن کے تمام ظلم و ستم کو سہا، دشمنانِ اسلام نے آپ کو طائف کے میدان میں رخی کیا۔ شعب ابی طالب میں محصور کیا۔ مکہ کی گلیوں میں آپ کے غلاموں پر وحشیانہ تشدد کے پہاڑ توڑے مگر کہیں بھی تو آپ خوفزدہ نہیں ہوئے بلکہ ہر جگہ بے مثل و بے مثال شجاعت کا اظہار کیا کہ دشمن بھی حیران رہ گئے۔

رحمتِ عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ہجرت کیوں فرمائی صاحبِ ضیاء النبی لکھتے ہیں:-

رحمتِ عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ہجرت کی وجہ یہ تھی کہ مکہ کے ماحول میں جہاں کفر و شر کے نگر دل اور سنگدل پرستاروں کو بالادستی حاصل تھی وہاں دعوتِ توحید کا شجر بار آور نہیں ہو سکتا تھا، خاندانی برتری کا بھوت جہاں سروں پر سوار تھا وہاں اسلامی مساوات کا نظریہ کیوں نہ نشونما پاسکتا تھا، جہاں دولت اور طاقت کی نخوت کے باعث عظمت انسانی کی ساری قدریں پامال ہوتی رہتی تھیں وہاں اسلامی عدل و احسان کے اصولوں کو کیوں نہ پذیرائی حاصل ہو سکتی تھی، جہاں سرمایہ دارانہ نظام کی چیزیں دستیوں نے سارے معاشرہ کو غریب و امیر دو طبقوں میں تقسیم کر دیا ہو وہاں اسلام کے کریمانہ اور فیاضانہ نظامِ معیشت پر عمل کیوں نہ ممکن تھا، جہاں ہر شخص اپنے قبیلہ کی قوت و طاقت کے بل بوتے پر ہر ظلم روا رکھتا ہو وہاں اسلامی انصاف کے نازک نظام کو کیوں نہ عملی جامہ پہنایا جا سکتا تھا، جہاں غریبوں اور زیر دستوں کو ستاتا اور لوٹا سیادت کی نشانی ہو، جہاں می خواری اور قمار بازی دولت و ثروت کی علامت ہو، جہاں فتن و فجور کا ارتکاب متمول خاندانوں کے نوجوانوں کا محبوب ترین مشغله ہو، جہاں قبہ گر عورتوں کے گھروں پر جھنڈے جھولتے ہوں وہاں اسلام کے اخلاقی، معاشی، معاشرتی اور انسانیت پرور نظام حیات کا نفاذ کیوں نہ ممکن تھا۔

اس لئے ضروری تھا کہ رہبر نوع انسانی ایک ایسے مقام کو اپنی رہائش کیلئے اختیار کرے جہاں کی آزاد فضائیں اسلام اپنے تمام عقائد، قوانین، اخلاقی ضوابط اور سیاسی عادلانہ اصولوں کو بآسانی نافذ کر سکے۔ (ضیاء النبی جلد سوم صفحہ 44)

پیغمبر اسلام نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زندگی وہ زندگی جس نے زندگی کو رموزِ زندگی عطا کئے، آپ کا کردار وہ کردار کہ کردار کی اعلیٰ قدریں آپ کے کردار پر فدا ہو جائیں۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زندگی کا ہر لمحہ ایسا جاؤ داں کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے خون آشام دشمن بھی آپ کے کردار کی گواہی دیتے، صداقت و امانت کے نفرے بلند کرتے، آپ کی پاکیزہ زندگی کی مثالیں پیش کرتے۔

مگر آج اندھے تعصب نے ... اسلام دشمنی نے ... اجالوں کے دشمنوں نے ... تحقیق کے لبادے اوڑھ کر علم کی مندوں پر بیٹھ کر اسلام کے خلاف اور پیغمبر اسلام کے خلاف دل کھول کر زہراگل رہے ہیں۔ آدھے سچ اور آدھے جھوٹ کو میکاولی سیاست کے پیروکار، ایک خدا کے تین بتانے والے نام نہاد موجود جنہیں اسلام اپناسب سے بڑا دشمن نظر آ رہا ہے تحقیق کے لبادے میں پیغمبر اسلام کی سیرت پر کچھ اچھالنے کی کوشش کر رہے ہیں۔

مستشر قین نے آپ کی ازدواجی زندگی پر بڑے کریہ اعتراضات کئے جنہیں میں یہاں نقل کرنا بھی گوارا نہیں کرتا۔ اپنے پیش روؤں کی طرح حالات کی نزاکت کو بھانپتے ہوئے کیرن آر مستر انگ نے بھی ایک نیا مگر عیارانہ اسلوب اپنایا اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ازدواجی زندگی پر عیارانہ انداز میں وار کئے۔

**مستشر قہ کیرن آر مستر انگ لکھتی ہیں:-**

Muhammad was emotionally and physically drained by the strain of the last few years. He had always been emotionally dependent upon his women and this made him vulnerable. When he decided to take another wife ,tongues started to wag again. Zaynab bint jahsh had always been close to Muhammad; she was his cousin, but she was also the wife of Zayd, his adopted son. Muhammad had arranged the match himself shortly after the hijrah Zaynab had for from enthusiastic: Zayd was not physically repossessing and she may even then have been interested in Muhammad himself .

Zaynab was now in her last thirties, but, despite the harsh climate and condition of Arabia, sea was still extremely beautiful. A pious woman, she was a skilled leather-worker and gave all the proceeds of her craft to the poor. Muhammad seems to have seen her with new eyes and to have fallen in love quite suddenly when he had called at her house one afternoon to speak to Zayd, who happened to be out. Not expecting any visitors, Zaynab had come to the door in dishabille, more revealingly dressed than usual, and Muhammad had averted his eyes hastily, muttering 'praise be to Allah, who changes men's hearts!' shortly afterwards, Zaynab and Zayd were divorced. The marriage had even been happy Zayd was glad to release her. (Muhammad

گذشتہ چند برس کے ذہنی دباؤ نے جذباتی اور جسمانی لحاظ سے آنحضرت کو بہت متاثر کیا تھا۔ آپ جذباتی لحاظ سے ہمیشہ اپنی ازدواج پر مخصر رہے تھے اس چیز نے آپ کو زد پذیر بنادیا۔ جب آپ نے ایک اور خاتون کو زوجہ بنانے کا فیصلہ کیا تو زبانیں دوبارہ حرکت میں آئیں حضرت زینب بنت جحش ہمیشہ سے آپ کے قریب رہی تھیں وہ آپ کی کزن لیکن آپ کے منہ بولے بیٹھے زید کی بیوی تھیں آپ نے یہ رشتہ بھرت کے کچھ ہی عرصہ بعد خود کروایا تھا حالانکہ حضرت زینب اس رشتے کے معاملے میں زیادہ مشتاق نہ تھیں زید جسمانی اعتبار سے پرکشش نہ تھے تب حضرت زینب کی عمر تیس دہائی کے آخر میں پہنچ چکی تھی لیکن عرب کی شدید آب و ہوا اور حالات کے باوجود آپ اب بھی حسین و جمیل تھیں۔ وہ پرہیز گار اور چڑے کی مصنوعات بنانے میں ماہر تھیں وہ اپنی ساری آمدنی غریبوں میں بانٹ دیتی۔ ایک روز آنحضرت زید سے کوئی بات کرنے ان کے گھر گئے لیکن وہ موجود نہ تھے حضرت زینب لا علمی میں بے حجاب دروازے سے باہر آئیں تو آنحضرت نے فوراً اپنی نظریں دوسری طرف کر لیں اور فرمایا تعریف اس اللہ کی جو انسانوں کے دل موڑ دیتا ہے۔ کچھ ہی عرصہ بعد حضرت زینب کو حضرت زید نے طلاق دے دی ان کی ازدواجی زندگی کبھی بھی خوشنگوار نہیں رہی تھی اور زید نے بخوبی انہیں آزاد کر دیا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 123)

قلم کی آوارگی کا عجب حال ہے۔ مادر پدر آزاد معاشرے کی ایک آزاد خاتون جونن بھی رہ چکی ہوں اور تحقیق کے نام پر تنقیص کے محااذ پر سیرت رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر حملہ کر رہی ہوں ہمیں کوئی حیرت نہیں ہوتی کیونکہ جس معاشرے سے ان کا تعلق ہے وہاں لوگوں کونہ اپنے والد کا نام معلوم ہو اور نہ ہی رشتہوں کا تقدس۔ انکے زبان و قلم اگر ہذیان نہ کپیں تو کیا کریں۔

قارئین کرام! حضرت زینب بنت جحش وہ واحد ام المومنین ہیں جن سے شادی کرنے پر کفار و مشرکین، یہود و نصاریٰ اور مستشرقین نے سب سے زیادہ اعتراضات کئے۔

اور اس تاثر کو تقویت دینے کی کوشش کی گئی کہ (معاذ اللہ ثم معاذ اللہ) پیغمبر اسلام کی یہ تمام شادیاں نفس کی خواہش پر مبنی تھیں۔

عزیزانِ گرامی! اگر ایک سے زیادہ شادیاں کرنا کوئی جرم ہے تو اس کا الزام صرف پیغمبر اسلام پر ہی کیوں؟ اگر یہ جرم ہے تو ان تمام محترم اور پاکیزہ ہستیوں کے بارے میں کیرن آر مسٹر انگ کیا کہیں گی جنہوں نے بیک وقت کئی سو بیویاں رکھیں اور ان تمام انبیائی پر یہود و نصاریٰ ایمان بھی لاتے ہیں۔ ان کا تذکرہ باسیل میں بھی ملتا ہے۔

# انبیائے کرام کی ازدواجی زندگی بائبل کی روشنی میں

حضرت ابراہیم علیہ السلام

عیسائی حضرات حضرت ابراہیم علیہ السلام کی عظمت کے قائل ہیں اور ان کو اللہ کا خلیل مانتے ہیں۔ بائبل میں ہے: ابراہیم خدا پر ایمان لایا اور یہ اس کیلئے صداقت محسوب ہوا اور وہ خلیل اللہ کہلا یا۔ (کلام مقدس از یعقوب باب 2 آیت 23)

انہی حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ازواج کے متعلق بائبل میں ہے کہ آپ نے تین شادیاں کیں۔

۱۔ حضرت حاجرہ:-

اور ابرام کیلئے حاجرہ سے ایک بیٹا پیدا ہوا جس کا نام اسماعیل رکھا گیا اور جب ابرام چھیاں بر س کا تھا جب حاجرہ سے اسماعیل پیدا ہوا۔ (مکون باب 16 آیت 15,16)

۲۔ حضرت سارہ سے اولاد:-

بائبل میں حضرت باراہیم علیہ السلام کی دوسری بیوی سے اولاد کے بارے میں ہے:-  
اگلے سال میں اس موسم میں تیرے پاس پھر آؤں گا اور سارہ سے بیٹا ہو گا۔ (مکون باب 18 آیت 14)

۳۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی تیسری بیوی کے متعلق بائبل میں ہے:-

اور ابراہیم نے ایک اور بیوی کی جس کا نام قطورہ تھا اور اس سے زمر ان اور یقشان اور مد ان اور مدیان اور یشاق اور شو ح پیدا ہوئے۔ (مکون باب 25 آیت 1,2)

مستشر قین کیا کہیں گے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی تعداد ازواج کے متعلق کیا ان کی زبانیں ویسے ہی ہڈیان کہیں گی جیسی کہ وہ پیغمبر اسلام کے خلاف ننگی ہو جاتی ہیں؟ اگر نہیں تو ہم ان سے یہی عرض کریں گے کہ وہ پیغمبر اسلام کی شان مبارک میں بھی گستاخانہ لفظ کہنے سے اسی طرح رک جائیں جس طرح وہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی عظمت کے سامنے خاموش ہو جاتے ہیں۔

یہود و نصاریٰ حضرت یعقوب علیہ السلام کی عظمت کے بھی قائل ہیں۔ جیسا کہ بائبل میں ہے:

اور جہان کے تمام اقدام تیرے اور تیری نسل کے وسیلے سے برکت پائیں گی۔ (مکونین باب 28 آیت 14)

اسی محترم و مکرم نبی نے بھی چار شادیاں کیں جیسا کہ بائبل میں ہے:-

### ۱۔ پہلی زوجہ لیا ہے:

تب لا بن نے سب لوگوں کو بلا کر شادی کی صیافت کی اور رات کے وقت اس نے اپنی بیٹی لیاہ کو اس کے پاس بھیجا

اور وہ اس کے پاس گیا۔ (مکونین باب 29 آیت 22)

### ۲۔ دوسری زوجہ زلفہ:

اور لا بن نے اپنی لوندی لیاہ کے ساتھ دیتا کہ اس کی لوندی ہو۔ (مکونین باب 29 آیت 24)

### ۳۔ تیسرا زوجہ راحیل:

یعقوب نے ایسا ہی کیا اور اس کا ہفتہ پورا کیا تب اس نے اپنی بیٹی راحیل کو بھی اسے بیاہ دیا۔ (مکونین باب 29 آیت 26)

### ۴۔ چوتھی زوجہ بلہہ:

اور لا بن نے اپنی لوندی بلہہ اپنی بیٹی راحیل کو دی کہ اس کی لوندی ہو۔ (مکونین باب 29 آیت 30)

مستشرقین ان شادیوں کے متعلق یقیناً کچھ نہیں کہیں گے۔ ہم ان سے بھی گزارش کریں گے کہ اگر آپ

پیغمبر اسلام کی شادیوں کو دشام طرازی کا نشانہ بنائیں گے تو از خود یہودیت و عیسائیت کی بنیادیں لرزائیں گی۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام کیلئے بائبل اس طرح شان بیان کرتی ہے:-

اور بعد ازاں اسرائیل میں کوئی نبی موسیٰ کی مانند نہ اٹھا جس کو خداوند نے روپ روجاتا۔ (مثنیہ شرع باب 34 آیت 10)

حضرت کلیم نے بھی چار شادیاں کیں جیسا کہ بائبل میں مذکور ہے:-

**پہلی زوجہ صفورہ:**

تب موسیٰ اس مرد کے گھر میں رہنے کیلئے رضا مند ہوا اور  
اس نے اپنی بیٹی صفورہ موسیٰ کو بیاہ دی۔ (خروج باب 2 آیت 21)

**دوسری زوجہ جیشیہ:**

**تیسرا زوجہ قینی:**

تیسرا زوجہ کے باپ کا نام قینی تھا۔ (قاضیون باب 1 آیت 16)

**چوتھی زوجہ حباب:**

ایک اور بیوی جس کے باپ کا نام حباب تھا۔ (قاضیون باب 4 آیت 16)

## **بائبل میں لاتعداد بیویوں کی اجازت**

حضرت موسیٰ علیہ السلام کی شریعت میں لاتعداد بیویوں کی بھی اجازت ہے جیسا کہ بائبل میں ہے:-

جب تو اپنے دشمنوں سے جنگ کرنے کیلئے خروج کرے اور خداوند تیر اخدا ان کو تیرے حوالے کر دے اور تو انہیں اسیر کر لائے اور تو اسیروں میں کوئی خوبصورت عورت دیکھے اور تیری خواہش ہو کہ تو اسے اپنی بیوی بنائے تو تو اس کو اپنے گھر میں لا اس کا سر منڈوا اور اس کے ناخن کٹوا اور وہ اپنی اسیری کے کپڑے اتارے اور تیرے گھر میں رہے اور ایک مہینہ اپنے باپ اور ماں کیلئے ماتم کرے بعد اس کے تو اس کے ساتھ خلوت کر اور اس کا شوہر بن اور وہ تیری بیوی بنے۔ (مثنیہ شرع باب 21 آیت 10 تا 13)

ایک سے زائد شادیوں کے بارے میں خود پادری میتھیو لکھتا ہے:-

موسیٰ کی شریعت اس سے روکتی نہیں۔ (تفہیر الکتاب جلد اول صفحہ 452)

حضرت سلیمان علیہ السلام کے بارے میں باہل کہتی ہے:-

دیکھ میں نے تجھ کو دانشمند فہیم دل دیا یہاں تک کہ تیری مانند پہلے کوئی نہ ہوا اور نہ تیرے بعد کوئی تیری مثل برپا ہو گا اور جو تو نے نہیں مانگا وہ بھی میں نے تجھے دیا یعنی دولت و حشمت ایسا کہ تیرے دونوں میں بادشاہوں میں سے کوئی تیری مانند نہ ہو گا۔ (املوک باب 3 آیت 12,13)

اسی پاکیزہ اور معصوم نبی کے بارے میں ہے کہ آپ نے سات سو شادیاں کیں۔ باہل میں ہے: اور اس کی سات سو بیویاں اور سوزنان مدخولہ (لوٹیاں) تھیں۔ (املوک باب 11 آیت 3)

مذکورہ بالاحوالوں سے یہ بات ثابت ہو جاتی ہے کہ انبیائے کرام علیہم السلام کی ایک سے زائد ازواج تھیں اور ان انبیائے کرام کی ایک سے زیادہ ازواج پر کبھی بھی اعتراض نہیں کیا گیا اور ان کی ایک سے زیادہ شادیوں کے باوجود ان کی تقدیس میں کوئی فرق نہیں آیا۔

قارئین کرام! ان تمام انبیاء پر یہود و نصاریٰ ایمان رکھتے ہیں۔ اگر ایک سے زائد شادیاں کرنے پر ان محترم و مکرم شخصیتوں پر اعتراض نہیں کیا جاسکتا تو پیغمبر اسلام کی ایک سے زائد شادیوں پر کیوں نکراعتراض کیا جاسکتا ہے؟

پیغمبر کرم شاہ الازہری لکھتے ہیں، اگر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ازدواجی زندگی کو معیارِ نبوت پر پرکھا جائے تو پتا چلتا ہے کہ آپ کا متعدد عورتوں سے نکاح کرنا منہاج نبوت کے عین مطابق تھا۔ (ضیاء اللہی جلد ہفتہ صفحہ 473)

احباب من! نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی پاکیزہ زندگی کے ہر لمحہ میں نور و نکہت کی معصومیت چھکلتی ہے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شادیوں پر مستشر قین اپنی زبان طعن دراز کرتے ہیں ہم ان سے پوچھتے ہیں کہ کیا انہوں نے سیرت پیغمبر اسلام کا بغور مطالعہ کیا ہے؟ یقیناً انہوں نے سیرت رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا گہرا مطالعہ کیا ہے مگر اسلام اور پیغمبر اسلام کے بغض کے کینسر میں یہ اتنی بری طرح بتلاہیں کہ انہیں حق نظر ہی نہیں آتا، اندھی عصیت نے ان کی پینائی سلب کر لی ہے۔

## پیغمبر اسلام کی ازدواجی زندگی

- آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حیاتِ طیبہ کو ہم اہل النصاراف کی عدالت میں پیش کرتے ہیں:-
- آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کس معاشرے میں جوان ہوئے جہاں تجہہ گری عام تھی مگر آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دشمن بھی آپ کی حیا و عصمت کی قسم کھاتے نظر آتے ہیں۔
- آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے حسن و سیرت اور خاندانی وجاہت کی وجہ سے کئی خواتین آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے نکاح کی آرزو مند تھیں۔
- آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے پہلی شادی پچھیں سال کی عمر میں کی۔
- آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جس خاتون کو سب سے پہلے زوجیت کا شرف بخشاؤہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے پندرہ سال بڑی تھیں شادی کے وقت ان کی عمر چالیس سال تھی اور عرب جیسے گرم ملک میں جہاں شباب نسوں جلد ڈھل جاتا ہے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ایک ایسی خاتون سے شادی کی جو اس سے قبل دو خاوندوں کی زوجیت میں رہ چکی تھیں۔
- آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کی وفات کے بعد بھی ہمیشہ ان کو یاد رکھا۔ کیا اب بھی کوئی پیغمبر اسلام کی نسبت یہ کہہ سکتا ہے کہ اس شادی کی وجہ وہی تھی جو عام طور پر ستاراںِ حسن کی شادیوں میں پائی جاتی ہے۔
- آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی زندگی کے پچھیں سال اسی واحد خاتون کے ساتھ گزارے۔ اپنی عمر کے پچاس سال تک آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم حضرت خدیجہ کے ہمراہ رہے اور اس وقت حضرت خدیجۃ الکبریٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی عمر پنیسٹھ سال ہو چکی تھی۔ جب تک حضرت خدیجہ حیات رہیں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے دوسرا نکاح نہیں کیا۔
- دوسری شادی آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت خدیجہ کے انتقال کے بعد کی اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی دوسری زوجہ محترمہ ایک بیوہ اور معمر خاتون تھیں۔
- آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ایک زوجہ حضرت عائشہ صدیقہ کے علاوہ کوئی بھی زوجہ کنواری نہیں تھیں۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حضرت عائشہ کے علاوہ تمام ازواج بیوہ یا مطلقہ تھیں۔

آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ازدواجی زندگی کے مقاصد بہت زیادہ بلند تھے اور ان مقاصد تک مستشر قین کی تعصباً نگاہ پہنچ نہیں سکتی۔ یہاں قابل غور بات یہ ہے کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے حجرات 55 سے 59 سال کی مدت میں آباد ہوئے لہذا اس کے خاص خاص اسباب کیا تھے؟ خصوصاً نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی یہ حدیث بھی موجود ہے:

### مالی فی النساء من حاجة

مجھے عورتوں کی کوئی حاجت نہیں۔

(رحمۃ للعالمین جلد دوم صفحہ 128، بحوالہ درای برواءہت سہیل بن سعد مطبوعہ شیخ غلام علی اینڈ سنز، لاہور 1968)

آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے شادی سے قبل اپنا دورِ شباب ایسا گزارا کہ حیا کا سر فخر سے بلند ہو جاتا ہے اور عصمت آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی عصمت پر ناز کرتی نظر آتی ہے اور پھر پچھیں سال کی عمر میں پہلی شادی کی اور پچھاں سال کی عمر تک دوسری شادی نہیں کی، شباب کا پورا زمانہ ایک ہی خاتون کے ساتھ گزارا اور اس پورے طویل دور میں نہ تو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دامن عصمت پر کوئی داغ ہے اور نہ ہی اس دوران آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے دوسرے نکاح کا سوچا۔ کیا اس پاکیزہ ہستی کے بارے میں یہ کہنا درست ہو گا کہ پچھپن سال کی عمر میں آپ کی خواہشات اچانک بڑھ جائیں۔

آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو لوگ صادق و امین کے لقب سے پکارتے تھے۔ ہزاروں لوگ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے قدموں پر قربان ہونے کیلئے تیار رہتے تھے۔ ہر نامور شخص آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ رشتہ مصاہرات کو اپنے لئے بڑی سعادت اور باعثِ فخر سمجھتا تھا۔

کفار مکہ آپ کو خوبصورت ترین دو شیزہ اور بادشاہت کی پیش کش کر رہے تھے کہ آپ ہمارے بتوں کو برانہ کہیں۔ جس شخصیت کو اپنے شباب کے عروج پر اس قسم کی پیشکش ہوں وہ اپنی زوجیت کیلئے حسین ترین دو شیزہ کا انتخاب کرے گا یا اس کی نگاہ انتخاب بیوہ اور معمر خواتین پر پڑے گی۔ لہذا ماننا پڑے گا کہ

آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شادی کے مقاصد وہ نہیں تھے جسے مستشر قین اپنے تجھیل کی بنیاد پر ہوا دیتے ہیں۔

(بیگ کرم شاہ الازہری نے ان مقاصد پر اپنی کتاب ضیاء النبی کی آخری جلد میں ان مقاصد پر تفصیلی روشنی ڈالی ہے تفصیلات کیلئے دیکھئے: ضیاء النبی جلد ہفتم)

کیرن آر مسٹر انگ نے حضرت زینب سے متعلق لکھا ہے:-

Zaynab was now in her last thirties, but, despite the harsh climate and condition of Arabia, sea was still extremely beautiful. (Muhammad P# 167)

حضرت زینب کی عمر تیس دہائی کے آخر میں پہنچ چکی تھی لیکن عرب کی شدید آب و ہوا اور حالات کے باوجود آپ اب بھی حسین و جمیل تھیں۔ (پیغمبر امن، صفحہ 123)

مزید آگے اپنے اس تخیل کی بنیاد پر پیغمبر اسلام کیلئے لکھتی ہیں:-

Muhammad seems to have seen her with new eyes and to have fallen in love quite suddenly when he had called at her house one afternoon to speak to Zayd, who happened to be out. Not expecting any visitors, Zaynab had come to the door in dishabille, more revealingly dressed than usual, and Muhammad had averted his eyes hastily, muttering 'praise be to Allah, who changes men's hearts!' shortly afterwards, Zaynab and Zayad were divorced. The marriage had even been happy Zayd was glad to release her. (Muhammad P# 167)

ایک روز آنحضرت زید سے کوئی بات کرنے ان کے گھر گئے لیکن وہ موجود نہ تھے۔ حضرت زینب لا علی میں بے حجاب دروازے سے باہر آگئیں تو انحضرت نے فوراً اپنی نظریں دوسری طرف کر لیں اور فرمایا تعریف اس اللہ کی جو انسانوں کے دل موڑ دیتا ہے۔ کچھ ہی عرصہ بعد حضرت زینب کو حضرت زید نے طلاق دے دی۔ ان کی ازدواجی زندگی کبھی بھی خوشگوار نہیں رہی تھی اور زید نے بخوبی انہیں آزاد کر دیا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 123)

کیرن آر مسٹر انگ کا یہ اعتراض کہ حضرت زینب لا علی میں بے حجاب دروازے سے باہر آگئیں تو آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فوراً اپنی نظریں دوسری طرف کر لیں اور فرمایا تعریف اس اللہ کی جو انسانوں کے دلوں کو موڑتا ہے۔ یہ بالکل وہی افسانوی طرز کے بھونڈے اعتراضات ہیں جو ولیم میوری ہے کہے ہیں۔

کیرن آر مسٹر انگ کے اس افسانوی تحقیق (جو کہ خود انہی کی ایجاد کردہ ہے) کا رد خود مستشر قین کر چکے ہیں۔ ننگری وال جو خود اسلام اور پیغمبر اسلام کو تعصب کی عینک لگا کر دیکھتا ہے وہ بھی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تعداد و زوجیت پر اعتراض کے بجائے وفاع کرتے ہوئے لکھتا ہے:-

'The last feature to be noted about Muhammad's marriages is that he used both his own and those of the closest companions to further political ends. This was doubtless a continuation of older Arabian Practice. All Muhammad's own marriages can be seen to have a tendency to promote friendly relations in the political sphere .Khadijah brought him wealth and the beginning of influence in Meccan politics .In the case of Sowdah, whom he married at Mecca, the Chief aim may have been to provide for the widow of a faithful Muslim, as also in the later marriage with Zaynab bint Khuzaymah; but Sawdah's husband was the brother of a man whom Muhammad perhaps wanted to keep from becoming an extreme opponent; and Zaynab's husband belonged to the clan of al-Muttalib, for which Muhammad had a special responsibility, while he was also cultivating good relation with her own tribe of Amir bin Sasaah. His first wives at Medina, Aishah and Hafsa, were the daughters of the men on whom he leaned most, Abu Bakr and Umar; and Umar also married Muhammad's grand-daughter, umm Kulthum bint Ali. Umm Salamah was not merely a deserving widow, but a close relative of the leading men of the Meccan clan of Mukhzam. Juwayriyah was the daughter of the chief of the tribe of al-Mustaliq, with whom Muhammad had been having special trouble. Zaynab bint Jahsh, besides being Muhammad's cousin, was a confederate of the Meccan clan of Abd Shams, but a social motive may have outweighed the political one in her case to demonstrate that Muhammad had broken with old taboos nevertheless the clan of Abd Shams and Abu Sufyan b. Harb in particular ,were in his thouhts for abu sufyan had a muslim daughter umm Habibah ,married to a brother of Zaynab bint jahsh; and when the husband died in Abyssinia , Muhammad sent a messenger thre to arrange a marriage with her the marriage with Maymunah would similarly help to cement relations with her brother in law Muhammad's uncle ,al Abbas there may also have been political motives in the unions with the Jewesses , Safiyah and Rayhanah .

محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی شادیوں کے بارے میں جس آخری بات کو ذہن میں رکھنا ضروری ہے وہ یہ ہے کہ وہ اپنی اور اپنے قریبی ساتھیوں کی شادیوں کو سیاسی مقاصد کیلئے استعمال کرتے تھے۔ یہ ایک ایسی رسم تھی جو عربوں میں پہلے سے جاری تھی۔ محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی اپنی تمام شادیوں میں سیاسی تعلقات میں اضافے کا مقصد کار فرمان نظر آتا ہے۔ خدیجہ (رضی اللہ تعالیٰ عنہا) کیسا تھا شادی سے آپ کو دولت ملی اور کمی سیاست میں آپ کے اثر کا آغاز بھی اسی شادی سے ہوا۔ سودہ اور زینب بنت خزیمہ سے شادی کا سب سے بڑا مقصد تخلص مسلمانوں کی بیواؤں کو باو قارپناہ مہیا کرنا تھا لیکن سودہ کے خاوند کا بھائی ایک ایسا شخص تھا جس کے متعلق محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) یہ نہیں چاہتے تھے کہ وہ کھل کر آپ کے مقابل آجائے اور زینب کے خاوند کا تعلق قبیلہ بنو مطلب سے تھا جن کے متعلق محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی خصوصی ذمہ داریاں تھیں۔ اس کے ساتھ ساتھ محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) زینب کے اپنے قبیلے ’عامر بن صع‘ صع‘ کیسا تھا بھی اچھے تعلقات بنا رہے تھے مدینہ میں آپ کی پہلی دو بیویاں عائشہ اور حفصة، ابو بکر اور عمر (رضی اللہ تعالیٰ عنہما) کی صاحبزادیاں تھیں جن کے ساتھ محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کا خصوصی تعلق تھا۔ اُم سلمہ صرف ایک مستحق بیوہ ہی نہ تھیں بلکہ وہ کمی قبیلہ بنو مخزوم کے سردار کی رشتہ دار بھی تھیں۔ جویریہ قبیلہ بنو مصطلق کے سردار کی بیٹی تھیں جن کے ساتھ محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے تعلقات خصوصی طور پر بہت خراب تھے۔ زینب بنت جمیش محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی پھوپھی زاد ہونے کے علاوہ قبیلہ بنو عبد شمس کے حلیف قبیلے کی فرد بھی تھیں لیکن ان کے معاملے میں سماجی محرکات، سیاسی محرکات پر فوقیت لے گئے کیونکہ اس شادی کے ذریعے محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) یہ ظاہر کرنا چاہتے تھے کہ آپ نے پرانی رسموں سے رشتہ توڑ لیا ہے۔ کمی قبیلہ عبد شمس اور ابوسفیان بن حرب خصوصی طور پر محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی نظر میں تھے۔ ابوسفیان کی ایک بیٹی اُم حبیبہ تھی جو مسلمان تھی اور اس کی شادی زینب بنت جمیش کے ایک بھائی سے ہوئی تھی۔ ان کا خاوند جب جشہ میں فوت ہو گیا تو محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے ایک قادر جشہ اس لئے بھیجا کہ اُم حبیبہ سے آپ کی شادی کے انتظامات کو آخری شکل دی جائے۔ میمونہ سے شادی بھی حضرت عباس سے آپ کے تعلقات کو مضبوط کرنے میں مددے سکتی تھی جو میمونہ کے برادر نسبتی اور محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے چھپا تھے۔ یہودی الاصل عورتوں صفتیہ اور ریحانہ سے آپ کے تعلق کے مقاصد بھی سیاسی ہو سکتے ہیں۔ (Muhammad at Madina P# 287, 288) مکوالہ ضیاء النبی جلد ہفتہ

کیرن آر مسٹر انگ کا یہ اعتراض کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم حضرت زینب کو بغیر حجاب کے دیکھ کر ان کے حسن سے محصور ہو گئے، یہ انتہائی درجہ کا گھٹیا اعتراض ہے۔

احباب من! ہم یہاں مستشر قین کے سامنے چند سوالات رکھتے ہیں:-

۱۔ کیا آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت زینب کو پہلی بار دیکھا تھا؟

۲۔ کیا حضرت زینب پیغمبر اسلام کیلئے اجنبی تھیں؟ ۔۔۔ نہیں ہرگز نہیں!

حضرت زینب حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کیلئے اجنبی نہیں تھیں بلکہ آپ کی پھوپھی کی بیٹی تھیں اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے انہیں بچپن سے دیکھا تھا اور یہ شادی بھی آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی مرضی سے کرائی تھی اور جس وقت حضرت زینب کی عمر 36 سال تھی اس وقت تک حجاب سے متعلق حکم بھی نازل نہیں ہوا تھا۔

س۔ اگر آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم حضرت زینب سے شادی کرنا چاہتے تو کوئی رکاوٹ بھی نہیں تھی لیکن اس کے باوجود آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کی شادی حضرت زید سے کر دی۔

ان تمام حقائق کے ہوتے ہوئے یہ کہنا کہ اچانک آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ان کا حسن دیکھ کر ان کی محبت میں مبتلا ہو گئے، کہاں کا انصاف ہے۔

کیرن آر مسٹر انگ اپنے مختیل کو مزید آگے یوں بیان کرتی ہیں:-

Aisha, who was always prone to jealousy, happened to be with Muhammad when he received this divine message. How very convenient! She remarked tartly, 'Truly thy Lord makes haste to do thy bidding!' As usual, tensions in the harem reflected divisions in the community as a whole: Muhammmad's marriage to one of his own cousins would further the political ends of the Prophet's family, advancing the cause of the ahl al-beit. Because of the scandal, Muhammad insisted that the entire community attend the wedding celebrations. The courtyard was crowded with guest, many of them hostile to the Prophet, and the atmosphere would not have been pleasant. Eventually the party began to break up. (Muhammad P# 168)

تیز مزاج حضرت عائشہ بھی یہ وجہ وصول ہونے کے وقت آپ کے پاس موجود تھیں۔ انہوں نے فرمایا آپ کا خدا آپ کو کتنی جلدی اجازت دے دیتا ہے۔ ایک مرتبہ پھر حرم کے اندر ورنی تناول نے بھیثیت مجموعی امت کے تناول کی عکاسی کی۔ اپنی ایک کزن کے ساتھ حضرت محمد کی شادی نے آپ کے خاندان کے سیاسی مقاصد کو آگے بڑھایا اور اہل بیت کے نصب العین کی حمایت کی۔ اسکینڈل کی وجہ سے حضرت محمد نے اصرار کیا کہ ساری امت شادی کی تقریبات میں شریک ہو۔ صحن مہماںوں سے بھرا ہوا تھا جن میں آپ کے کئی دشمن بھی شامل تھے ماحول خوشنگوار نہیں ہو سکتا تھا انجام کار امت میں رکھنے پیدا ہونے لگے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 123,124)

نہ جانے تخلیل کی یہ عیارانہ کارگیری کے خالق کس ادارے سے تربیت پاتے ہیں کہ عقل و دانش کو کرائے پر دے کر تحقیق کی ریڑھی پر حقائق کو مسح کرنے کا مکروہ دھندا شروع کر دیتے ہیں۔

پیر کرم شاہ الازہری لکھتے ہیں، ہم یہاں مستشر قین سے صرف ایک سوال کرنا چاہتے ہیں وہ ہمیں یہ بتائیں کہ انہوں نے حضور کی حضرت زینب سے محبت کا جو افسانہ تراشا ہے کیا اس قسم کے افسانے کے مرکزی کردار سے زندگی میں کسی عظیم کارناٹے کی توقع کی جاسکتی ہے؟ جو شخص سانحہ سال کی عمر میں بھی اپنے جذبات پر کنٹرول نہیں کر سکتا، صفت نازک کی کشش سے وہ رشتہوں کے تقدس کو بھی بھول جاتا ہے، اپنی شہرت اور اپنے وقار کو بھی نظر انداز کر دیتا ہے اور اپنی خواہشات کی بھکیل کیلئے ایسے کام کرتا ہے جو خود اس کے اصولوں کے بھی خلاف ہوں اور اس کے وقار کیلئے بھی تباہ کن ہوں کیا یہ ممکن ہے کہ ایسا شخص جب غفوںِ شباب میں تھا تو اس وقت اس کے جذبات کنٹرول میں ہوں گے اور وہ جذبات سے آزاد ہو کر انسانیت کی خدمت میں مگن ہو گا؟ اس بات کو نہ عقل تسلیم کرتی ہے اور نہ ہی انسانی تجربہ۔ سانحہ سال کی عمر جذبات کی طغیانی کی عمر نہیں اس عمر میں انسان کی عقل اس کے جذبات پر غالب ہوتی ہے۔ جس شخص کی حالت سانحہ سال کی عمر میں یہ ہوا محالہ وہ اپنے دورِ شباب میں اپنی خواہشات کے ہاتھوں ایک کھلونا ہو گا اور ایسے کسی عظیم کام کی توقع نہیں کی جاسکتی۔ لیکن مستشر قین جس ہستی کو اس افسانے کا مرکزی کردار بتاتے ہیں اس کے کارناموں کا انکار کرنے کی جرأت کوئی دشمن بھی نہیں کر سکتا۔

یہ ہستی وہ ہے جس نے تاریخ کے دھارے کارخ بدلتا، جس نے زمانے کی نس نس میں روپی ہوئی رسوم کے بت ریزہ ریزہ کر دیئے تھے جس کی تاریخ اور زندگی کے کارناموں کا مطالعہ کرنے کیلئے لاکھوں یہودیوں اور عیسائیوں نے اپنی زندگیاں وقف کی ہیں۔ جس کی لائی ہوئی کتاب کے یورپی زبانوں میں سینکڑوں ترجمے اس کے دشمنوں نے کئے ہیں، جس نے قیصر و قصری کی اکڑی ہوئی گرد نیں جھکا دی تھیں۔

اب ایک غیر جانب دار محقق کے سامنے دو ہی راستے ہیں یا تو اس ہستی کے ان کارناموں کا انکار کر دے جو تاریخ کے ایک ایک صفحے پر بھرے پڑے ہیں اور یا پھر یہ فیصلہ کرے کہ جن لوگوں نے مذکورہ افسانے کے ذریعے اس عظیم ہستی کے کردار کو مسح کرنے کی کوشش کی ہے وہ پر لے درجے کے بدنتیت ہیں۔ تاریخ کا انکار کرنے کی کس میں جرأت نہیں اسلئے یہ بات تسلیم کرنی پڑے گی کہ مستشر قین نے اس افسانے کے ذریعے محمد عربی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو جس رنگ میں دکھانے کی کوشش کی ہے آپ کادا من اس سے پاک ہے۔ (ضیاء النبی جلد ہفت صفحہ 534,535)

پیغمبر اسلام کی تمام شادیاں عظیم مقاصد کیلئے ہو گیں۔ حضرت زینب بنت جحش سے شادی کا مقصد بھی انہی اہم مقاصد میں سے ایک تھا۔

## حضرت زینب بنت جحش سے شادی کا مقصد

حضرت زینب بنت جحش کا نکاح حضرت زید بن حارثہ سے ہوا۔

یہ زید بن حارثہ کون تھے؟

یہ شام کے باشندے تھے۔ ابھی یہ کمن ہی تھے کہ انہیں پکڑ کر کسی نے فروخت کر دیا۔ حضرت خدیجہ کے بھتیجے حکیم بن حزام نے انہیں خرید کر اپنی پھوپھی کو تحفہ دے دیا۔

حضرت خدیجہ نے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں ان کو پیش کیا۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کو آزاد فرمایا اپنا منہ بولا پیٹا بنا لیا اور اب یہ زید بن محمد کہلاتے تھے۔ یہ واقعہ بعثتِ نبوی سے پہلے کا ہے۔

عربوں میں یہ دستور ہے کہ منہ بولے بیٹے کو وہی حقوق حاصل ہوتے جو سگے بیٹے کے ہوتے۔ اس منہ بولے بیٹے کو بھی وہی مراعات حاصل ہوتی، جو حقیقی بیٹے کیلئے ہوتی ہے تیں، منہ بولے بیٹا اور اشت میں حصے دار بنتا جس کی وجہ سے باقی وارثین کی حق تلفی ہوتی۔ اس کی بیوی متنبی بنانے والے پر حرام ہو جاتی، مگر کی خواتین کے ساتھ اس کا غلط ملط حقیقی بیٹے کی طرح بے جوابانہ اور آزاد نہ ہوتا۔ اس بے تکلی رسم سے جو اخلاقی مسائل جنم لیتے اس کی ہولناکیاں معاشرے میں کس طرح کے سانحات لیتی انسان سوچ کر خوفزدہ ہو جاتا ہے۔

اور یہ قبیح رسم سینکڑوں سال سے چلی آرہی تھی۔ اس کی جڑیں وہاں کے معاشرے میں بڑی گہری ہو چکی تھیں لہذا اس کا تدریک بھی ضروری تھا۔ اسلام زمانہ جاہلیت کی تمام غلط اور ضرر رساں رسم و رواج کو ختم کرنے کیلئے آیا ہے۔ اسلام نے حکم دیا کہ ہر شخص کو اس کے حقیقی باپ کے نام سے یاد کیا جائے۔ کچھ عرصہ کے بعد یہ آیت نازل ہوئی:-

**ادعوهم لآبائهم هو اقسط عند الله** (سورہ الحزاب۔ آیت ۵)

بلایا کرو ان کے باپوں کی نسبت سے یہ زیادہ قریں انصاف ہے اللہ کے نزدیک۔

# حضرت زید بن حارثہ کی شادی

حضرت زید بن حارثہ کے بارے میں ہم بتا چکے کہ آپ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے منہ بولے بیٹھے تھے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے لہنی پھوپھی عمیمہ کی صاحبزادی اور حضرت عبد المطلب کی نواسی خاندان بنوہاشم کی معزز خاتون حضرت زینب بنت جحش کو اپنے آزاد کردہ غلام کیلئے شادی کا پیغام بھیجا۔ حضرت زینب اور ان کے بھائی عبد اللہ نے اس پیغام کو قبول نہ کیا، تب یہ آیت کریمہ نازل ہوئی:-

وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةً إِذَا قُضِيَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا إِنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخَيْرُ  
مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِي اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُبِينًا

(سورہ الحزاب۔ آیت ۳۶)

نہ کسی مومن مرد کو یہ حق پہنچتا ہے اور نہ مومن عورت کو کہ جب فیصلہ فرمادے اللہ تعالیٰ اور اس کا رسول کسی معاملہ کا تو پھر انہیں کوئی اختیار ہوا س معاملہ میں اور جو نافرمانی کرتا ہے اللہ اور اس کے رسول کی توجہ کھلی گمراہی میں مبتلا ہو گیا۔ جب یہ ارشاد حضرت زینب اور ان کے بھائی عبد اللہ نے سناتوجہ فوراً اس شادی کیلئے رضامند ہو گئے۔

اسلام نے قبیلوں کی بنیاد پر تفاخر کی رسم کو جڑ سے اکھاڑ پھینکا۔ ایک شخص جو غلام ہو کر بکاتھا اور مولیٰ کہہ کر پکارا جاتا تھا اللہ و رسول کے نزدیک وہ اتنا محترم تھا کہ بنوہاشم کے معزز گھرانے میں شادی کر سکے۔

آج بھی اہل مغرب نسلی تفاخر کے کینسر سے نجات حاصل نہ کر سکے۔ آج بھی گوری چہری کے فخر میں مبتلا ہیں اور اسی نسلی تفاخر میں یہودی بھی مبتلا ہیں جو ہمہ وقت یہی سوچتے رہتے ہیں کہ وہ خدا کی لاڈلی اور چیختی مخلوق ہیں۔ اسلام اس معاشرتی بیماری کو برداشت نہیں کر سکتا تھا۔ اسلام نے نسل، علاقے، زبان، وطن کے بتوں کو ریزہ ریزہ کر ڈالا اور تقویٰ کو انسانی عظمت کی بنیاد قرار دیا۔

ارشادِ پاری تعالیٰ ہے:-

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذِكْرٍ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَقَبَائلَ لِتَعَارِفُوا  
إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ

(سورہ الحجرات۔ آیت ۱۳)

اے لوگو! ہم نے پیدا کیا ہے تمہیں ایک مرد اور ایک عورت سے اور بنادیا ہے تمہیں مختلف قومیں اور مختلف خاندان تاکہ تم ایک دوسرے کو پچان سکو تم میں سے زیادہ معزز اللہ کی بارگاہ میں وہ ہے جو تم میں سے زیادہ متقدی ہے۔ بے شک اللہ تعالیٰ علیم و خبیر ہے۔

احباب من! غور فرمائیے اسلام نے کن رسم و رواج کا خاتمه فرمایا:-

- + منه بولے بیٹے کو اسی کے باپ کے نام سے پکارا جائے۔ منه بولے باپ کے نام سے پکارنے کی رسم کا خاتمه کیا گیا۔
  - + نسلی و قبائلی عصیت کے بت ریزہ ریزہ ہو گئے اور اس نکاح کے ذریعے یہ بتادیا کہ نسلی تفاخر کچھ بھی نہیں ہے۔
- غلام انسانی عظمتوں سے بہرہ در ہو چکے تھے۔

لیکن ابھی ایک انتہائی فتح رسم باقی تھی۔ وہ رسم یہ تھی کہ منه بولے بیٹے کی بیوی کو حقیقی بیٹے کی بیوی جیسا مقام حاصل تھا جیسے حقیقی بیٹے کی مطلقة سے نکاح نہیں ہو سکتا تھا اسی طرح منه بولے بیٹے کی بیوی سے بھی نکاح اس جاہل معاشرے میں جائز نہیں سمجھا جاتا تھا۔

یہ رسم بے شمار مسائل پیدا کرتی تھی اور یہ رسم ان کے معاشرے میں پوری طرح سے ان کی زندگیوں میں رج بس چکی تھی اور جو رسماں کسی بھی معاشرے میں رج بس گئی ہوں اس کا قلع قلع کوئی آسان کام نہیں ہوتا۔ عوام انہی تقليد کے سبب ان رسماں کو چھوڑنے کیلئے آمادہ نہیں اور دانشور معاشرتی نظام کی تباہی اور اپنی ذات کو تنقید سے بچانے کیلئے اس پرائے پھڈے میں ٹانگ نہ اڑانے کے قائل ہوتے ہیں اور اگر کوئی شخص اس رسم و رواج کو جڑ سے آکھاڑ پھینکنے کی کوشش کرے اور ان کی اصلاح کی کوشش کرے تو اس کے خلاف مخالفت کا طوفان اٹھ کھڑا ہوتا ہے۔

احباب من! حضرت زید بن حارثہ اور حضرت زینب کے درمیان ازدواجی تعلقات اس طرح پروان نہ چڑھ سکے جس طرح باہمی محبت والفت میاں بیوی کے درمیان ہوتی ہے لہذا کچھ دنوں کے بعد حضرت زید اور حضرت زینب کے درمیان طلاق ہو گئی۔

آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حکم خداوندی کے مطابق حضرت زینب سے نکاح فرمایا۔ اس نکاح کے ذریعے پیغمبر اسلام نے اس فتح رسم کا خاتمه فرمایا جس کے مطابق منه بولے بیٹے کی بیوی کے ساتھ ان کے معاشرے میں نکاح حرام تھا۔

جب آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت زینب سے نکاح فرمایا تو مخالفین کی جانب سے ایک طوفانِ بد تمیزی برپا ہو گیا لیکن حضور سرورِ کونین صلی اللہ علیہ وسلم کی آفتاب سے تابندہ تر زندگی اور پاکیزہ و باکردار زندگی کے سامنے وہ فتنہ اپنی موت آپ مر گیا۔

حضرت اُم سلمہ سے شادی کے حوالے سے کیرن آرم اسٹر انگ صاحبہ لکھتی ہیں جب آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے انہیں پیام بھیجا تو اُم سلمہ نے معدرت کی اور اس کے تین سبب بیان کئے:-

(۱) معمر ہوں (۲) یتیم بچوں کی ماں ہوں (۳) اور میرے جذبات میں رقابت ہے۔

اس پر کیرن آرم اسٹر انگ صاحبہ لکھتی ہیں:-

Muhammad smiled ---- he had a smile of great sweetness, which almost everybody found disarming. (Muhammd P# 153)

آنحضرت یہ بات سن کر مسکرا دیئے وہی عظیم میثھی مسکراہٹ جو ہر کسی کو پسپا کر دیتی تھی۔ (پیغمبر امن، صفحہ 112)

کیرن آرم اسٹر انگ یہاں بھی تخيیل کی عیارانہ کا ریگری کا عملی مظاہرہ کر رہی ہیں۔

حضرت اُم سلمہ کون تھیں؟ ان کے شوہر حضرت ابو سلمہ عبد اللہ بن عبد الاسد حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پھوپھی زاد بھائی تھے۔ حضرت اُم سلمہ اور ابو سلمہ نے اسلام کی خاطر بڑے مصائب جھیلے۔

غزوہ أحد میں حضرت ابو سلمہ شدید زخم ہوئے۔ ان کا یہ زخم تو مندل ہو گیا مگر کچھ عرصے کے بعد ایک اور ہمہ میں یہ زخم دوبارہ کھل گیا اور آپ انتقال فرمائے۔

بیکر کرم شاہ الازہری لکھتے ہیں، حضرت ابو سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ایک بیوہ اور چار یتیم بچے چھوڑ کو اس دنیا سے رخصت ہوئے۔ حضرت اُم سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے سر سے خاوند کا سایہ اٹھ گیا تھا اور چار معصوم بچوں کی کفالت کا بوجہ ان کے کندھوں پر آپڑا تھا۔ ایسے حالات میں ایک مشرقی عورت جس کرب والم سے گزرتی ہے اس کا اندازہ شاید وہ اہل مغرب نہ کر سکیں جن کی حکومتیں بچوں کو اتنے والدین کے مظلالم سے بچانے کیلئے خصوصی مجھے قائم کرنے پر مجبور ہیں۔ اپنے رضاعی بھائی کی بیوہ اور اس کے بچوں کا کسپرسی کی حالت میں دیکھنا حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے شفیق دل پر شاق گزرا اور آپ نے ان کو اپنی رحمۃ للعالمین کی چادر میں چھپانے کا فیصلہ کر لیا۔ عدت گزرنے کے بعد آپ نے حضرت اُم سلمہ کو پیغام نکال بھیجا لیکن انہوں نے معدرت کی اور اس کے تین سبب بتائے۔ پہلا سبب یہ بتایا کہ میں معمر ہوں۔ دوسرا یہ کہ میں یتیم بچوں کی ماں ہوں اور تیسرا یہ کہ میرے جذبات رقابت بہت شدید ہیں۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے انہیں کہلا بھیجا کہ تمہارے یتیم بچوں کو میں اپنے بچوں کی طرح رکھوں گا اور خدا سے دعا کروں گا کہ تمہارے جذبات رقابت کی شدت کم ہو جائے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کی عمر زیادہ ہونے کی بھی پرواہ کی اور ان سے نکاح کر لیا۔ اس طرح حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنے رضاعی بھائی کے یتیم بچوں کی کفالت کا بوجھ اپنے کندھوں پر اٹھایا اور ان کی بیوہ کے

اس گھرے زخم پر مر رکھا جو انہیں ابو سلمہ جیسے عظیم خاوند کی جدائی سے لگا تھا۔ (ضیاء النبی جلد ۶ ہفتہ صفحہ 507,508)

کیا اب بھی کوئی انصاف پسند شخص یہ کہہ سکتا ہے کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے چار بچوں کی کفالت کی ذمہ داری،  
بیوہ اور معمر خاتون سے نکاح اُن کی دلجوئی کے علاوہ کسی اور مقصد سے کیا تھا۔

اُتم المومنین حضرت صفیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے متعلق کیرن آر مسٹر انگ لکھتی ہیں:-

ستہ سالہ خوبصورت دو شیزہ حضرت صفیہ اسلام میں بخوبی داخل نہ ہوئی تھیں۔ (پیغمبر امن، صفحہ 141)

یہ اتنا بھوئڑا افسانہ گھڑا ہے کیرن آر مسٹر انگ نے کہ اس کے جواب میں کیا کہا جائے۔ اگر ایسا ہی تھا  
تو حضرت صفیہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے وصال کے بعد واپس اپنے خاندان کی جانب کیوں نہیں لوٹ گئیں؟

اسلام کے خلاف کوئی پروپیگنڈہ کیوں نہیں کیا؟

اور اس جبری اسلام کو قبول کرنے سے انکار کیوں نہیں کیا؟

اور سب سے اہم بات یہ کہ غزوہ خیبر میں آپ المومنین حضرت صفیہ کے باپ پچھا اور خاوند ہلاک ہوئے تھے  
اوپر سے یہ جبری نکاح، آپ نے کبھی انتقام لینے کی کوشش کیوں نہیں کی؟

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ کیرن آر مسٹر انگ نے اپنے دل سے گھڑ لیا ہے۔

عزیزانِ گرامی! حضرت صفیہ بنت اخطب یہودی قبیلے نصیر کے سردار کی بیٹی تھیں جنگ خیبر میں اسیر ہو کر  
آئی تھیں۔

پیر کرم شاہ الازہری لکھتے ہیں، اس موقع پر مسلمانوں کے دلوں میں اسلام کی یہ تعلیم راخ ہو چکی تھی کہ مسلمانوں  
کا کام کسی انسان کو ذلیل کرنا نہیں بلکہ ذلت کی پستیوں میں گرے ہوئے لوگوں کو اٹھا کر فعتیں اور عظمتیں عطا کرنا ہے۔

حضرت صفیہ جنگ میں قیدی ہو کر لوئڑی بنی تھیں لیکن وہ جی بن اخطب کی بیٹی تھیں اور اس سے پہلے سالم بن مسکم

اور کنانہ بن ابی الحقیق کے نکاح میں رہ چکی تھیں۔ یہ سب یہودیوں کے سردار تھے مسلمانوں نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

کی خدمت میں عرض کیا کہ صفیہ کے نبی مقام کا تقاضا ہے کہ آپ خود ان کو اپنی زوجیت میں قبول فرمائیں۔

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس تجویز کو پسند فرمایا لیکن پہلے ان کو اختیار دیا کہ اگر تم دین یہودیت پر قائم رہنا چاہو تو میں  
تمہیں آزاد کر دیتا ہوں اور تمہیں تمہارے قبیلے والوں کے پاس واپس بھیج دیتا ہوں اور اگر تم اسلام قبول کر لو تو میں تمہیں  
آزاد کر کے تمہارے ساتھ نکاح کرنے کیلئے تیار ہوں۔ انهوں نے اپنے آباؤ اجداؤ کے دین پر اسلام کو ترجیح دی اور

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے انہیں اپنی زوجیت میں قبول فرمالیا۔ (ضیاء النبی جلد ۱۵ صفحہ 515)

اُنم المومنین حضرت صفیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے بارے میں علامہ ابن کثیر لکھتے ہیں کہ ایک روز صفیہ اپنے پہلے خاوند (کتابہ بن ابی القیق جو غزوہ خیبر میں ہلاک ہو گیا تھا) کے پاس بیٹھی تھیں تو آپ نے اسے اپنا ایک خواب سنایا کہ آسمان کا چاند میری گود میں آگرا ہے جب اس نے یہ خواب سناتو غصہ سے بے قابو ہو گیا اور کہنے لگا۔ اس سے پتہ چلتا ہے کہ تیری تمنا یہ ہے کہ توجہاز کے باڈ شاہ محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی ملکہ بنے۔ اس نے غصہ سے اُن کے چہرہ پر تھہڑر سید کیا اس سے ان کی آنکھ سبز ہو گئی۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی پار گاہ میں شبِ زفاف جب حاضر ہو گئیں تو حضور نے دریافت کیا سبز داغ کیا ہے تو انہوں نے سارا واقعہ عرض کیا۔ (تاریخ ابن کثیر حصہ چہارم صفحہ 681 مطبوعہ دارالأشاعت کراچی)

پیغمبر اسلام کی شادیوں کے خلاف مستشر قین نے بہت منفی پروپیگنڈہ کیا۔ لیکن اللہ کا کرنا ایسا ہے کہ انہی لوگوں سے اپنے محبوب کی شان بیان کرواتا ہے اور یہی مستشر قین اپنے سے پہلے مستشر قین کا رد کر رہے ہوتے ہیں جبکہ مستشر قین کے خلاف اسلام اور اہل اسلام کچھ دفاعی حکمت عملی بھی نہیں اپنارہے لیکن اس کے باوجود یہ مستشر قین خود ہی اپنے پیش روؤں کا رد کر رہے ہوتے ہیں۔

خود کیرن آر مسٹر انگ لکھتی ہیں:-

Muhammad's harem has excited a deal of prurient and ill-natured speculation in the West, but in Arabia, where polygamy was more common than the monogamous married that Muhammad had enjoyed with khadijah, it would have been commonplace. These marriages were not romantic or sexual loved affairs but were undertaken largely for practical ends.

(Muhammd P# 140, 105)

مغرب نے حضرت محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے حرم کے متعلق کافی گستاخانہ آراء دی ہیں لیکن عربیبیہ میں جہاں کثیر الازدواجی عام تھی یہ معمول کا معاملہ تھا۔ آپ کی شادیاں رومانوی یا جنسی معاملات نہیں بلکہ عملی مقاصد کے تحت تھیں۔ (پیغمبر امن، صفحہ 75)

حضرت اُم صفیہ کی مقصدِ شادی کے حوالے سے لکھتی ہیں:-

The marriage expressed the attitude of reconciliation and forgiveness that he was trying to promote. (Muhammd P# 192)

اس شادی نے مصالحت اور درگزر کارویہ ظاہر کیا جسے فروع دینا آپ کا مشن تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 141)

نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی آمد سے قبل جنگ کا کوئی قانون تھا اور نہ کوئی اصول، جس کی لامبی اس کی بھیں، جو طاقتور ہے وہی حق پر ہے جو کمزور ہے وہی باطل ہے کا تصور انسانیت کو اپنے وحشی انکار کے پنجوں سے نوجہ کھوٹ رہا تھا۔ دوسرے کے مال و دولت پر حریصانہ نظروں کا یہ عالم تھا کہ سر عام طاقت کے زور پر اسے لوٹ لیا جاتا ہے اور مزاحمت کی صورت میں قتل و غارت گری میں وحشیوں کو بھی مات دے دیتے۔

جہاں دشمن کے گھروں کی دو شیراؤں کو دیکھتے اپنی ہوس مٹانے کیلئے اس صنف نازک کو بھینبوڑا لتے اور اس طرح جنگ میں اپنی فتح کا جشن مناتے۔ ان کے ہاتھ نہ عورتوں کو قتل کرنے سے رکتے اور نہ ہی پچوں کو۔ جو سامنے آیا تکوار کے ایک ہی وار سے اُس کی گردان اڑادی خواہ جوان ہو یا بوڑھا۔

یہ حال افریقہ کے کسی جنگل میں رہنے والے کسی وحشی قبیلے کا نہیں تھا بلکہ یہ حال اس وقت کی تہذیب و تمدن سے روشناس کرانے والے عیسائی حکمرانوں اور آتش پرستوں کا تھا۔ قیصر و کسری کی خون آشام داستانیں آج بھی تاریخ کے صفحات پر اپنے آنسو بہار ہیں۔

مستشر قین جو زیادہ تر یہودی یا عیسائی ہیں جن کی پوری تاریخ گشت و خون سے بھری پڑی ہے۔ جن کے یہاں مظلوموں پر تشدد ان کا آبائی حق تسلیم کیا جاتا ہے، جو نسلی تفاخر کے مرض میں اس بری طرح بتلا ہیں کہ ان کے سامنے انسانیت کی کوئی حیثیت ہے اور نہ ہی کوئی وقعت۔

جب یہ لوگ اپنی تاریخ کو پس پشت ڈال کر مذہب مہذب اسلام پر انگشت نمائی کرتے ہیں تو ہر انصاف پسند شخص کو ان کی ڈھنٹائی اور ہٹ دھری پر حیرت ہوتی ہے۔

عزیزانِ گرامی! جس ہستی نے اس دنیا میں امن کا پرچار کیا اُس پر تشدد کا الزام تاریخی حقائق کو مسح کرنا نہیں تو پھر اور کیا ہے؟

جس نے انسانیت کو احترام انسانیت سے آگاہ کیا اُس پر جنگ و جدل کا بہتان اندھا تعصب نہیں تو پھر اور کیا ہے؟ جس نے لوگوں کو خواتین، بچوں اور بوڑھوں کو جنگ میں قتل کرنے سے روکا اُس پر امن پسند نہ ہونے کی تہمت اگر سنگ دلی نہیں تو پھر اور کیا ہے؟

قارئین کرام! سیرت نبی کے ہر گوشے کو ملاحظہ کیجئے۔ تاریخ کا ہر صفحہ گواہی دیگا جیسا حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے امن قائم فرمایا اور جیسی پیغمبر اسلام نے مذہب اسلام کے ماننے والوں کو اپنی تعلیمات سے نوازا ایسا کسی بھی مذہب میں نظر نہیں آتا۔

افسوس اور صد افسوس! کیرن آر مسٹر انگ صاحبہ نے بھی اپنے پیش روؤں کی طرح ایک نئے انداز میں سیرت رسول اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر جملوں کے تیربر سا کر اور اپنی عصیت کو تحقیق کے لبادے میں چھپانے کے باوجود چھپانہ سکیں اور کھل کر اپنے بعض وحد کا اظہار کیا۔

کیرن آر مسٹر انگ صاحبہ نے درج ذیل الزامات اسلام اور پیغمبر اسلام پر عائد کئے:-

- ۱۔ ڈاکہ زنی کا الزام۔
- ۲۔ یہود کے خلاف کارروائی کا الزام۔
- ۳۔ عدم برداشت، تشدد پسندی کا الزام۔

### (I) ڈاکہ زنی کا الزام

کیرن آر مسٹر انگ اسلام اور پیغمبر اسلام پر ڈاکہ زنی کے حوالے سے الزامات عائد کرنے سے قبل اپنے تخلی کی بنیاد پر جھوٹ کی عمارت اس طرح تعمیر کرتی ہیں:-

They had defied the might of the Quraysh by taking the migrants in because they expected some material advantage, and here too ,Muhammad had to deliver. At the very least, he had to ensure that the emigrants did not become a drain upon the economy. But it was difficult for them to earn a living.

(Muhammad P# 126)

انہوں نے مہاجرین کو قبول کر کے قریش کی طاقت کو مسترد کیا تھا کیونکہ وہ کوئی ماڈی فائدہ چاہتے تھے اور یہاں بھی حضرت محمد نہیں یہ فائدہ دلا سکتے تھے۔ اور کچھ نہیں تو آپ کو انہیں یہ یقین دہانی کروانا تھی کہ مہاجرین معیشت پر بوجھ نہیں بنیں گے، لیکن ان کیلئے روزی کمانا ایک مسئلہ تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 91)

یہ اتنا بڑا جھوٹ ہے کہ عقل دنگ رہ جاتی ہے کہ یہ جھوٹ بولنے والے کوئی عام تشدد دعیسائی یا جاہل صیہونی نہیں بلکہ ایک سابقہ نن اور موجودہ مستشرقہ کے الفاظ ہیں۔

یہاں سوچنے کی بات یہ ہے کہ وہ لوگ طاقتوں قریش کو چھوڑ کر مظلوم مسلمانوں سے مادی فوائد کی آس لگائے بیٹھے ہیں۔

کیرن آر مسٹر انگ صاحبہ! دنیا چڑھتے سورج کی پرستش کرتی ہے اور دوڑتے گھوڑے پر شرط لگاتی ہے۔ اگر مدینہ کے مسلمانوں کو مادی فوائد چاہئے ہوتے تو وہ مظلوم مسلمانوں کے بجائے قریش کا ساتھ دیتے لیکن یہ تو حبیب خدا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی محبت سے ایسے سرشار تھے کہ جب پیغمبر اسلام اور آپ کے جانشیار صحابہ کرام ہجرت فرمائے پہنچے تو انہوں نے اپنی جائیداد آدمی تقسیم کر دی، اگر کسی کی دو بیویاں تھیں تو اس نے ایک کو طلاق دے دی تاکہ دوسرا مسلمان بھائی اُس کی اُس بیوی سے شادی کر لے، اگر دو باغ تھے تو ایک باغ اپنے مسلمان بھائی کو دے دیا۔

مزید آگے اپنے اسی الزام کو تقویت دیتے ہوئے لکھتی ہیں:-

Medina was well placed to attack the Meccan caravans on their way to and from Syria, and shortly after Muhammad had arrived in Medina, he had started to send bands of Emigrants on raiding expedition .Their aim was not to shed blood, but to secure an income by capturing camels ,merchandise, and prisoners. (Muhammad P# 126, 127)

مدینہ اسی موزوں جگہ پر واقع تھا کہ شام جاتے اور واپس آتے ہوئے مکہ تجارتی قافلوں پر بہ آسانی حملہ کیا جاسکتا تھا۔ انحضرت نے مدینہ پہنچنے کے کچھ عرصہ بعد مہاجرین کے دستوں کو حملے کی مہماں پر بھیجننا شروع کر دیا۔ ان کا مقصد خونزیزی نہیں بلکہ اونٹ، مال تجارت اور قیدی حاصل کرنے کا ذریعہ آمدی پیدا کرنا تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 91)

مزید آگے اپنے قلبی بغض وعد اوت کو یوں بیان کرتی ہیں:

The women made another demand :since raiding was so crucial to the economy, why could they not bear arms, too? (Muhammad P# 157)

عورتوں نے ایک اور مطالبہ کیا چونکہ لوٹ مار کی مہم معيشت کیلئے نہایت ضروری تھی اس لئے وہ بھی ہتھیار کیوں نہ

اٹھائیں؟ (پیغمبر امن، صفحہ 115)

مزید آگے ایک اور جھوٹ کے سہارے اپنے تخلیل کو یوں بیان کرتی ہیں:-

Many of the pilgrims ---- Helpers and Emigrants alike ---- continued to feel cheated and resentful. How, the Emigrants asked, were they supposed to earn a living if they could no longer attack the Meccan caravans? Muhammad knew that he could not allow this discontent to fester; somehow he had to find a way of compensating them without damaging the truce, so after Hudaybiyah, he directed the Muslims' attention to the north, away from Mecca. (Muhammad P# 191)

النصار و مهاجرین بدستور خود کو فریب زده محسوس کرتے رہے۔ مهاجرین نے پوچھا کہ اگر اب وہ کمی تجارتی قافلوں پر حملے نہ کر سکے تو اپنا پیٹ کیسے پالیں گے؟ آنحضرت جانتے تھے کہ آپ اس بے چینی کو بڑھنے کی اجازت نہیں دے سکتے، آپ کو کوئی نہ کوئی ایسی راہ تلاش کرنی تھی کہ معاہدے کی خلاف ورزی کئے بغیر انہیں روزی مہیا کر سکیں۔ لہذا حدیثیہ کے بعد آپ نے مسلمانوں کی توجہ مکہ سے پرے شمال کی جانب مبذول کروائی۔ (پیغمبر امن، صفحہ 140, 141)

بانسل کی تعلیم دیتے دیتے غالباً مس کیرن آر مسٹر انگ یہ سمجھتی رہیں کہ وہ کتاب لکھنے کے بجائے کسی چرچ میں درس دے رہی ہیں۔

جناب والا! نہ تو مسلمان ڈاکے ڈالتے تھے اور نہ ڈاکہ ڈالنے کو پسند کرتے تھے بلکہ اسلام میں تو ڈاکے کی سزا بھی اتنی سخت ہے کہ پورا مغرب اتنی سخت سزا پر شور مچاتا ہے۔ مسلمانوں پر ڈاکہ زندگی کے الزامات عائد کرنے والے مستشر قین بانسل کی ان آیات پر کیا کہیں گے۔

بلکہ ایک عورت اپنی پڑوسن سے اور اس سے جو اس کے گھر میں رہتی ہے چاندی اور سونے کے برتن اور لباس مانگ لے گی اور تم اپنے بیٹوں اور بیٹیوں کو پہناؤ گے اور مصریوں کو لوٹو گے۔ (خروج باب 3 آیت 22)

مستشر قین غزوات و سرایا کو ڈاکے کا نام دینے کی عجیب بچکانہ سی کوشش کرتے ہیں۔ مس کیرن آر مسٹر انگ برائے مہربانی آپ اپنے قارئین کو یہ بھی بتائیے کہ الٰہ مدینہ اسلام قبول کرنے سے قبل کون سے پیشے سے وابستہ تھے؟ اور مهاجرین کا پیشہ کیا تھا؟

تو مس کیرن آر مسٹر انگ ہمارے اس سوال کا جواب دیتے ہوئے لکھتی ہیں:-

Some of its inhabitants engaged in trade, but most were farmers, making a living out of their dates, palm orchards, and arable fields. Unlike the Quraysh, they were not wholly depended upon commerce. (Muhammad P# 101)

کچھ ایک باشندے تجارت سے وابستہ تھے لیکن زیادہ تر کا پیشہ زراعت تھا وہ اپنی کھجوروں، باغات اور قابل کاشت کھیتوں سے فرائع زندگی حاصل کرتے، قریش کے بر عکس ان کا دار و مدار محض تجارت پر نہیں تھا۔ (فیغیر امن، صفحہ 73)

گویا مدنیے کے باشندوں کا پیشہ زراعت اور مهاجرین کا پیشہ تجارت تھا۔

اب ہم قارئین کی عدالت میں اپنا مقدمہ پیش کرتے ہوئے عرض کریں گے کہ جن لوگوں کا پیشہ تجارت اور زراعت ہوان کے آباء و اجداد بھی اسی پیشے سے وابستہ ہوں، ان میں ایثار و قربانی کا جذبہ بھی ہو اور وہ ڈاکہ بھی ڈالتے ہوں یہ ایک سفید جھوٹ اور سادہ لوح لوگوں کو دھوکا دینے کے متراود ہے۔

ڈاکہ زندگی کا الزام عائد کرتے ہوئے مستشر قین کو یہ حقیقت فراموش نہیں کرنی چاہئے کہ مدینہ میں مسلمانوں کیلئے حالات ساز گارہ گز نہیں تھے، ایک طرف یہودی اپنی حاصلانہ طبیعت کے باعث پھن پھیلائے بیٹھتے تھے، دوسری جانب مارہائے آستین منافقین کی بھی کمی نہ تھی۔

مکہ کی نسبت مدینہ میں حالات زیادہ خراب تھے۔ مکہ میں دشمنی کا سبب جہالت تھا اور یہ دشمنی جہالت پر مبنی تھی جب کہ مدینہ میں دشمنی کا سبب حسد تھا اور جہالت کی دشمنی کے مقابلے میں حسد کی دشمنی زیادہ خطرناک ہوتی ہے۔ یہودی اس بات کیلئے ہرگز تیار نہیں تھے کہ منصب نبوت بنی اسرائیل سے بنی اسماعیل میں منتقل ہو جائے۔ مدینہ کے اس ماحول میں مسلمانوں کی کوشش یہ تھی کہ امن قائم رہے فساد برپا نہ ہو۔

اگر مسلمان ڈاکے ڈالتے یا ڈاکہ ڈالنے کیلئے جن قبائل پر حملہ کرتے تو کیا مسلمان انتقامی کارروائی کا نشانہ نہ بننے اور مسلمانوں کا شکار بننے والے قبائل مل کر مدینہ پر حملہ نہیں کر دیتے؟ دشمن پر ڈاکہ ڈالنے کے انجمام سے وہ لوگ باخوبی

واقف تھے لہذا یہ کہنا کسی بھی طرح درست نہیں ہو سکتا کہ انصار و مہاجرین نے ڈاکے ڈالے اور اسی مقصد کیلئے انصار نے پیغمبر اسلام کو مدینہ آنے کی دعوت دی۔

کیرن آر مسٹر انگ فلکری صحرائیں اسلام و دشمنی کے سبب اس حد تک بھٹک جاتی ہیں کہ جہاں وہ اسلام کے خلاف کوئی بات کہتی ہیں تھوڑی دیر بعد اس کا رد بھی خود ہی کر دیتی ہیں۔

مثلاً کہتی ہیں:-

Their aim was not to shed blood, but to secure an income by capturing camels, merchandise, and prisoners. (Muhammad P# 136, 127)

اُن کا مقصد خوزیزی نہیں، بلکہ اونٹ، مال تجارت اور قیدی حاصل کرنے کے ذریعے آمدنی پیدا کرنا تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 91)  
پھر خود ہی اس لوٹ مار کی تردید کرتے ہوئے لکھتی ہیں:-

Even though the Emigrants desperately needed an income, plunder was not his primary object. (Muhammad P# 127)

اگرچہ مہاجرین آمدنی حاصل کرنے کے شدید خواہش مند تھے لیکن لوٹ مار بنیادی مقصد نہیں تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 92)  
کیرن آر مسٹر انگ کا یہ اعتراض کہ 'مہاجرین آمدنی حاصل کرنے کے شدید خواہش مند تھے' اتنا بودہ ہے کہ اس کا جواب دیتے ہوئے ایک عام آدمی کو بھی شرم آتی ہے مگر نہ جانے کیرن صاحب نے کس دیدہ دلیری کے ساتھ یہ اعتراض کر لیا، ہمیں اس پر حیرت ہے۔

وہ لوگ جنہوں نے مدینہ کی جانب بھرت کی اور اپنی جائیدادوں کو مکہ میں چھوڑ دیا، اپنی دولت کو کفارِ مکہ جیسے دشمنوں کے حوالے کر دیا لیکن دولتِ ایمان کو بچالیا کیا وہ لوگ دولت کے خواہش مند ہو سکتے ہیں؟ نہیں ہرگز نہیں۔  
مستشر قین کا یہ کہنا کہ مدینے میں مسلمانوں کا کوئی معاش نہیں تھا اسلئے وہ ڈاکے ڈالنے پر مجبور تھے، ایک اور بہتان ہے۔  
پھر کرم شاہ الازہری لکھتے ہیں، یہ اس بنا پر غلط ہے کہ ان میں سے متعدد مہمیں مختلف قبائل کے ساتھ معاہدوں پر ملتے ہوئے اور جو لوگ ڈاکے ڈالنے کیلئے جاتے ہیں وہ اپنے شکار سے معاہدہ کر کے اپنے گھروں اپس نہیں لوٹ آتے۔ اس کے علاوہ جن غزوتوں اور سرایا میں مسلمانوں کے ہاتھ کافروں کا مال لگا تھا ان کی تعداد بالکل معمولی ہے۔ سری یہ نخلہ میں پہلی بار مسلمانوں کے ہاتھ کافروں کا مال لگا تھا۔ یہ واقعہ بھرت کے سترہ ماہ بعد پیش آیا تھا۔ اگر مستشر قین کی منطق کو تسلیم کر لیا جائے تو سوچنا پڑے گا کہ اگر ڈاکوں پر ہی مسلمانوں کی نان شبینہ کا انحصار تھا تو وہ سترہ ماہ تک کیسے زندہ رہے تھے۔ (ضیاء اللہ)

خود کیرن آر مسٹر انگ اپنی کتاب Muhammad A Biography Of The Prophet میں اعتراف کرتی ہیں۔

بھیرہ احر کے ساحلی علاقے (جو ترینجی گزر گاہ تھے) پر رہنے والے بد و قبائل مسلمانوں کی دلیری اور رہت سے بہت متاثر ہوئے۔ اگرچہ ان کاروانوں پر ابتدائی حملہ ناکام رہے لیکن مسلمانوں نے شاہراہ کے ساتھ واقع جنگی اہمیت کے مقامات پر آباد مختلف قبیلوں کے ساتھ معاہدے کر لئے۔ [Muhammad A Biography Of The Prophet](#) از کیرن

آر مسٹر انگ صفحہ 230 مترجم فیض اللہ ملک مطبوعہ ابوذر پبلی کیشنزلہور

یقیناً اپنے اس اعتراف کے بعد کیرن صاحبہ کو تشغیل ہو گئی ہو گئی کہ یہ حملے ایک جنگی حکمت عملی کے تحت تھے۔ حق تو یہ ہے کہ انصار کی بے پناہ قربانیوں کے سبب مسلمانوں کی زندگی اچھی گزر رہی تھی اور وہ تجارتی قافلوں کے مال پر نگاہ نہیں رکھے ہوئے تھے بلکہ تجارت کر کے اپنے اہل و عیال کی ذائقے داریوں کو پورا کر رہے تھے۔

- مسلمانوں کی فوجی مہم (جس میں تجارتی قافلوں پر حملہ بھی شامل تھے) کی حقیقت اور ان کے اسباب کیا تھے؟
- + قریش مسلسل مسلمانوں کے خلاف بر سر پیکار تھے وہ کبھی مدینہ کے یہودیوں کو مسلمانوں کے خلاف بر امیختہ کرتے اور کبھی مدینہ کے منافقین کو اسلام اور پیغمبر اسلام کو نکالنے کیلئے دھمکیاں دیتے۔
  - + کفارِ مکہ نے نہ صرف مسلمانوں کو ان کے وطن سے دور کیا بلکہ ان کے مال و اسباب پر بھی قبضہ کر لیا۔
  - حضرت صہیب رومی کی تمام جائیداد و دولت ہتھیاری جس مسلمان سے وہ جو کچھ لوٹ سکتے تھے اس سے لوٹ لیا۔
  - + کفارِ مستقل مسلمانوں سے جنگ کی حالت میں تھے۔

پیر کرم شاہ الا زہری صاحب چھاپے مارنے کی مہموں کے حوالے سے لکھتے ہیں، اس کی وجہ یہ تھی کہ قریشِ مکہ مسلمانوں کے ساتھ حالتِ حرب میں تھے۔ وہ مسلمانوں کو مسلسل دھمکیاں دیتے تھے۔ انہوں نے مسلمانوں کے مال و اسباب پر قبضہ کر کھاتھا ان کی تجارت بھی مسلمانوں کیلئے ایک خطرہ تھی کیونکہ یہ بات ظاہر تھی کہ وہ لوگ تجارتی منافع کو مسلمانوں کے خلاف جنگ کی تیاریوں کیلئے استعمال کریں گے اس لئے ان کے تجارتی کارروانوں پر مسلمانوں کے حملے اس جنگ ہی کا حصہ تھے جو کفارِ مکہ نے خود مسلمانوں کے خلاف کئی سالوں سے شروع کر کھی تھی۔ اگر مسلمانوں کو عزت سے زندہ رہنا تھا تو ان کیلئے ضروری تھا کہ وہ قریش کو احساسِ دلائیں کہ مسلمانوں کے ساتھ مسلسل جنگ انہیں مہمگی پڑے گی۔ اس مقصد کیلئے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کمی کارروانوں پر چھاپے مارنے کیلئے مہمیں بھیجیں اور ان کیلئے صرف مهاجرین کو منتخب فرمایا اور انصارِ کو ان میں شرکت کی دعوت نہ دی کیونکہ ابھی تک صرف مهاجرین ہی قریشِ مکہ کی ست مرانیوں کا نشانہ بننے تھے۔

کفارِ مکہ کے علاوہ دیگر قبائل کی طرف جو مہمیں بھیجی گئیں ان کے متعدد مقاصد تھے۔ یہ مہمیں یا تو دعوتِ اسلام کی خاطر تھیں یا قبائل کے ساتھ صلح کے معاهدے کرنے کی خاطر یا کسی قبیلے کو اس کی اسلام و شمنی کی سزا دینے کی خاطر تھیں۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ قبائل کے خلاف اکثر مہمیں یہی مقاصد حاصل کر کے مدینہ طیبہ واپس آئیں۔ ابتدائی مہمیں میں شریک مجاہدین کی تعداد کو دیکھا جائے اور اس کا موازنہ ان کے مقابل لشکر کی تعداد سے کیا جائے تو یہ بات روز روشن کی طرح عیاں ہو جاتی ہے کہ ان مہمیں کا مقصد حالات سے باخبر رہنا یاد شمن کو احساسِ دلانا تھا کہ مسلمان ہر حال میں ان کے ساتھ دو دو ہاتھ کرنے کیلئے تیار ہیں۔ ان مہمیں میں مسلح ڈھیڑ مسلمانوں کے مفاد میں نہ تھی رمضان ۱ھ میں جو پہلی مہم حضرت حمزہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی سر کردگی میں بھیجی گئی اس میں مسلمان مجاہدین کی تعداد

صرف تیس تھی اور قریش کے جس قافلہ پر چھاپہ مارنے کیلئے یہ مہم روانہ کی گئی تھی اس کی حفاظت کیلئے ابو جہل کی سر کردگی میں تین سو مسلح قریشی تھے۔ حضرت عبیدہ بن حارث رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی سر کردگی میں جو مہم بھیجی گئی اس میں مجاہدین کی تعداد صرف سانچھ تھی اور ابو سفیان کی قیادت میں قریش کے جس دستے سے ان کا آمنا سامنا ہوا تھا اس کی تعداد دو سو تھی۔ سریہ نخلہ جو رجب 2ھ میں پیش آیا اس میں صرف بارہ مسلمان شریک تھے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اس حقیقت کا علم تھا کہ قریش اپنے قافلوں کے ساتھ بڑی تعداد میں مسلح محافظ بھیجتے ہیں اگر ان مہموں کا مقصد صرف ان قافلوں پر حملہ کرنا ہے تو ان مہموں میں شامل مجاہدین کی تعداد یقیناً زیادہ ہوتی۔ (ضیاء الحق جلد ہفتہ صفحہ 591, 592)

مس کیرن آر مسٹر انگ! اگر مسلمان ڈاکو ہوتے یا ان کا پیشہ ڈاکہ ڈالنا ہوتا تو تو کیا وہ بنو نصیر کو اس شان سے

جلاد طعن ہونے دیتے جس طریقے سے وہ مدینہ سے روانہ ہوئے۔

خود کیرن آر مسٹر انگ لکھتی ہیں:-

So Nadir packed up their possessions, even taking down the lintels of their doors rather than leave them to Muhammad, and left Medina in a proud procession, as though they were in trump. The women dressed in all their jewels and finery, beating tambourines and singing to the accompaniment of pipes and drums. (Muhammad P# 150-151)

الہذا بنو نصیر نے اپنا اسباب باندھا اور اپنے گھروں کے چھتے یہ (Lintels) تک آتار کر لے گئے۔ انہوں نے ایک فخر مند جلوس کی صورت میں مدینہ کو خیر باد کہا کہ جیسے فتح پا کر آئے ہوں۔ ان کی عورتیں زیور اور عمدہ لباس سے آراستہ ہو کر طنبوروں اور نفیریوں کی ڈھن پر گیت گارہی تھیں۔ (پیغمبر امن، صفحہ 110)

کیا وہ لوگ جن کا پیشہ لوٹ مار ہوتی ہو وہ اپنے دشمنوں کو اس طریقے سے اس شان سے جانے دیتے۔

احباب من! آج یہ لوٹ مار کی بات وہ قوم کر رہی ہے جو اسلام کی تعلیمات سے قبل تاریک دور میں رہا کرتی تھی اور آج تحریف شدہ مذہب اور اسلام سے اندھے بعض کے سبب ان کا یہ حال ہو گیا کہ تیل کے حصول کیلئے ہزاروں لوگوں کی جانبیں لے لیتی ہیں اور بڑے فخر سے اس کو "صلیبی جنگ" کہتے ہیں۔

کیا کیرن آر مسٹر انگ ان مہذب درندوں کو ڈاکو اور عیسائیت کو وحشت و بربریت کا مذہب ماننے کیلئے تیار ہوں گی جنہوں نے نہ صرف لوگوں کو بر باد کیا بلکہ لوٹ مار کے اس بازار کو گرم کیا کہ اگر ان کا مااضی کی تمام قوموں سے لوٹ مار کا مقابل کیا جائے تو ان کا پڑا اوزنی نکلے گا مگر انہیں نہ کوئی ڈاکو کہتا ہے نہ یہ لیئرے قرار پاتے ہیں نہ ان کو وحشی کہا جاسکتا ہے اور نہ ان کو قاتل قرار دیا جاسکتا ہے۔

لکھتے ہیں:-

کسی اور مذہبی عقیدے کے لوگ بھائیک وار داتیں کرتے ہیں تو ان کے مذہب کا نام شاذ و نادر ہی آتا ہے کو سو کے البانوی باشندوں کا قتل عام ہوا تو خبروں میں ایشان آر تھوڑے کس سربوں کا بطور قاتل کبھی ذکر نہیں آیا۔ بر می قتل ہوئے تو بدھ مت کے پیروکاروں کا نام ہی نہیں لیا گیا۔ اسی طرح فلسطینی قتل ہوتے ہیں تو یہودیوں کا ذکر کرنے سے احتساب کیا جاتا ہے۔ مظالم ذھانے والوں کو ایک روشنی کے مطابق ان کی قومیت کے حوالے سے شناخت کیا جاتا ہے، ان کے مذہبی حوالے کا تذکرہ گول کر دیا جاتا ہے مگر مسلمانوں کے ساتھ ان کا سلوک استثنائی اور امتیازی ہوتا ہے۔ پر تشدید کارروائیاں کرنے والے عیسائیوں سے کوئی نہیں کہتا کہ تم عیسائیت کو بدنام کر رہے ہو لیکن کوئی مسلمان کسی غلط حرکت کا مرتكب پایا جائے تو خبروں میں لا محالہ امریکہ کیلئے 'اسلامی خطرے' کا ذکر ہوتا ہے۔ جب ہم تھوڑی دیر کیلئے زک کر اسرائیلی ریاست کے زہر لیلے پن پر غور کرتے ہیں تو اسرائیل کیا کیا کرتا دکھائی دیتا ہے۔ وہ بے دھڑک لبنان پر حملہ آور ہوتا، ہزاروں کو قتل کرتا، فلسطینیوں کے گھروں پر بمباری کرتا اور انہیں ان کا آبائی وطن ترک کرنے پر مجبور کرتا دکھائی دیتا ہے، اس وقت ہم یہ نہیں سوچتے کہ یہودیت میں تحصب اور عدم رواداری کوٹ کوٹ کر بھری ہوئی ہے یہاں ایک بڑا واضح دہرا معيار پایا جاتا ہے۔ یہودیوں کی طرف سے آنکھیں بند رکھی جاتی ہیں اور اسلام کو میں الاقوامی مناقشوں کا ذمہ دار ٹھہرایا جاتا ہے۔ (ڈاکٹر ایم اے سلوی Innocent Victims in the Global War on Terror)

نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی مدینہ آمد سے قبل یہود کی ایک اکثریت رہا کرتی تھی۔ اسلام جب مدینہ پہنچا تو اس نے وہاں کے لوگوں کے ساتھ وہاں کے ساتھ ایک ایسا معاہدہ کیا جس میں یہود، قریش اور اوس و خزرج کو برابر کے حقوق دیئے گئے تھے لیکن یہودیوں نے مسلمانوں کو دغادیا، صرف دغانیں انہوں نے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی جان لینے کی کوشش بھی کی، آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر قاتلانہ حملہ بھی کیا۔  
خود کیرن صاحبہ لکھتی ہیں:-

**When he called upon the Jewish tribe of Nadir to collect the blood money for' Amir, he narrowly escaped an assassination attempt: some members of Nadir had planned to drop a boulder on the Prophet from a nearby roof top.**

(Muhammad P# 142)

جب آپ نے یہودی قبیلے بنو نصیر کو عامر کیلئے قصاص کی رقم جمع کرنے کو کہا تو ایک قاتلانہ حملے میں بال بال بچے بنو نصیر کے کچھ افراد نے ایک قربی مکان کی چھت سے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر بہت بڑا پتھر گرانے کا منصوبہ بنایا تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 110)

یہودی بغض وحدت کی آگ میں جل رہے تھے۔ وہ اس نبی میں نبی آخر الزماں کی تمام نشانیاں دیکھے چکے تھے مگر صرف اس حسد میں مبتلا تھے کہ نبوت بنی اسرائیل سے بنو اسماعیل میں کیسے منتقل ہو گئی۔ اسی حسد کے سبب وہ مسلمانوں کے خلاف درپرده ساز شوں کے تاروپوڈ بھی بنتے رہے۔ انہی سازشی اور اسلام دشمن یہودیوں کی وکالت کرتے ہوئے اور اسلام دشمنی سے لبریز کیرن آر مسٹر انگ لکھتی ہیں:-

**But Muhammad was caught in tragic moral dilemma: the justification for the jihad against the Quraysh had been exclusion from their native city, which was condemned by the Qur'an as a great evil. Now, trapped in the aggressive conventions of Arabia. He was compelled to eject another people from their home land.** (Muhammad P# 142)

لیکن مسلمان ایک المناک اخلاقی الجھن سے دوچار ہوئے۔ قریش کے خلاف جہاد کا جواز مسلمانوں کو ان کے آبائی شہر سے نکالا جانا تھا جسے قرآن نے ایک عظیم برائی قرار دیا۔ اب عرب کی جاگیت پسندانہ دساتیر میں پھنسنے ہوئے مسلمان ایک اور قبیلے کو ان کے وطن سے نکالنے پر مجبور ہوئے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 103, 104)

کیرن آر مسٹر انگ صاحبہ ایک طرف یہود کی مظلومیت پر آنسو بھار ہی ہیں دوسری طرف مسلمانوں کے ضمیر کی عکاسی بطور ظالم و جابر کر رہی ہیں۔ یہ اُن کا اپنا خیال ہے کہ مسلمان بنو نصیر کے حوالے سے کسی اخلاقی الجھن کا فکار ہوئے۔ مسلمان تو وہ تھے جنہیں پیغمبر اسلام حکم دیتے کہ سمندر میں کو دجا تو وہ اس کی وجہ دریافت نہیں کرتے سمندر میں کو دپڑتے، مسلمان تو وہ تھے جنہوں نے حق کی راہ میں اپنے خونی رشتہ داروں کی پرواہ نہیں کی، جنہوں نے حبی رسول میں اپنے سروں کو کٹا دیا اور اللہ اور اس کے رسول کے دشمنوں کے سروں کا بوجھ اُن کے کندھوں سے اتنا دیا۔ اگر بنو نصیر اور بنو قینقاع کا فیصلہ حضرت سعد کرتے تو ان کا انعام بنو قریظہ سے مختلف نہ ہوتا۔

اور یہ اخلاقی الجھن کا تنقیص آمیز تخلیل اس قدر بھوٹا ہے کہ اس پر کسی انصاف پسند شخص کو یقین آہی نہیں سکتا۔ ہم مستشر قین سے یہ پوچھنے میں حق بجانب ہیں کہ ذرا بتائیے مسلمانوں نے کن حالات میں اور کیسے ہجرت کی تھی؟ اور یہودی قبیلہ بنو قینقاع نے کیوں اور کیسے ہجرت کی؟  
یہودی قبیلے کی ہجرت کے اسباب کیا تھے؟

کیرن آر مسٹر انگ صاحبہ یہ جانتی ہیں اور یقیناً وہ جانتی ہیں کہ اصل اسباب کیا تھے مگر اسلام دشمنی پر بتنی اندھی عصیت نے فکر کے چراغوں کو گل کر کے انہیں تاریک راہوں میں بھکلنے کیلئے چھوڑ دیا ہے۔

کیرن آر مسٹر انگ صاحبہ کا یہ کہنا کہ مسلمان ایک المناک اخلاقی الجھن سے دوچار ہوئے۔ جیسا ان کے ساتھ قریش نے کیا تھا بالکل ویسے ہی وہ یہودیوں کیسا تھا کر رہے تھے۔ مس کیرن کا یہ بیان ایک بہت بڑا بہتان، ایک بہت بڑا جھوٹ اور تحقیق کے چہرے پر طما نچے کے مترادف ہے۔

مسلمانوں کی مدینہ کی جانب ہجرت کے اسباب کیا تھے؟

مسلمانوں نے مدینہ کی جانب ہجرت کیوں فرمائی؟

• کیا مسلمانوں نے قریش کے ساتھ کوئی بد عہدی کی تھی؟

• کیا مسلمانوں نے قریش کی عورتوں کے ساتھ بد تمیزی کی تھی؟

• کیا مسلمانوں نے قریش سے معاهدے کے باوجود اُن کو للاکرا تھا؟

اگر ایسا کچھ نہیں تھا اور یقیناً ایسا کچھ نہیں تھا تو پھر ہجرت کا سبب کیا تھا۔ سوائے اس کے کہ قریش اس دین حق کے پیروکاروں پر ہر قسم کا تشدد روا رکھتے تھے۔ ان پر تو ظلم کے پھاڑ توڑ دیئے گئے۔ بنو قینقاع کی جلاوطنی اور مسلمانوں کی ہجرت دونوں کے اسباب میں زمین آسمان کا فرق ہے۔

کیرن آر مسٹر انگ اپنی ایک اور کتاب میں یہودیوں کے یار غار رئیس المناقین عبد اللہ ابن ابی کے حوالے سے لکھتی ہیں:-

وہ (ابن ابی) جانتا تھا کہ اگر محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) عرب روایات کے مطابق یہودیوں کے پورے قبیلے کو قتل کر دیتے تو وہ حق پر ہوتے۔

مزید آگے بنو قیقاع کے یہودیوں کے حوالے سے لکھتی ہیں:-

انہیں (بنو قیقاع) کو معلوم تھا کہ وہ خوش قسمت ہیں کہ جانیں بچا کر جا رہے ہیں۔

آگے مسلمانوں کی رواداری کو اپنے گئے ہوئے مجھے میں یوں بیان کرتی ہیں:-

اہل مغرب کیلئے یہ بہت ہی مشکل ہے کہ وہ مدینے کے یہودیوں سے حضرت محمد کے بر تاؤ کا ادراک کر سکیں کیونکہ اس سے خود ہماری ماضی کی بہت سی شرمناک کروتوں کا پردہ چاک ہوتا ہے۔ لیکن مدینہ کے تین یہودی قبیلوں کے ساتھ رسول اللہ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کی جدوجہد اس نسلی اور مذہبی منافرت سے بالکل مختلف تھی جس کی بدولت مسیحی یورپ میں مخالفین کو منظم انداز میں قتل کرنے کا رجحان کوئی ایک ہزار برس تک برقرار رہا ہے۔ عیسائیوں کی دہشت گردی کا آخری مظاہرہ ہتلر کی طرف سے یہودیوں کے خلاف سیکولر صلیبی جنگ کے اعلان کی صورت میں ہوا لیکن حضرت محمد کو یہودیوں سے اس قسم کا خطرہ نہیں تھا، نہ ہی آپ کی یہ خواہش تھی کہ یہود کو صفحہ ہستی سے مٹا دیا جائے۔ (اگرچہ یہود نے اسلام کو صفحہ ہستی سے مٹانے کا منصوبہ بنار کھا تھا۔ بد ایونی) آپ نازی جرمی کی طرح مدینے سے یہودیوں کی صفائی کا کوئی ارادہ نہیں رکھتے تھے۔ بنی قیقاع کے یہودیوں کے ساتھ آپ کا تنازع خالصتاً سیاسی تھا اور اس کا مدینے میں آباد یہودیوں کے ان چھوٹے قبیلوں پر کوئی اثر نہیں پڑا تھا جو مسلمانوں کے ساتھے پائے جانے والے معاهدوں کی پاسداری کرتے ہوئے امن سے مسلمانوں کے شانہ بشانہ رہتے تھے۔ (Muhammad A Biography Of The Prophet) از کیرن آر مسٹر انگ

اسی کتاب میں مزید آگے لکھتی ہیں:-

خود رسول اللہ کے زمانے میں یہودیوں کے چھوٹے گروپ ۷۲۶ یسوسی کے بعد مدینہ میں بدستور موجود رہے، انہیں امن و سکون کے ساتھ رہنے کی اجازت تھی اور ان کے خلاف کوئی انتقامی کارروائی نہ کی گئی۔  
مزید آگے اعتراف کرتے ہوئے لکھتی ہیں:-

اسلامی سلطنت میں عیسائیوں کی طرح یہودیوں کو بھی مکمل مذہبی آزادی حاصل تھی اور ہماری موجودہ صدی میں اسرائیل کی ریاست کے قیام تک وہ امن و آشتی کے ساتھ رہتے رہے ہیں اسلامی عہد میں یہودیوں کو وہ مصیبتیں نہیں اٹھانا پڑی تھیں جن کا سامنا انہیں عیسائیت کے دور میں کرنا پڑا تھا۔ (Muhammad A Biography Of The Prophet)  
از کیرن آر مسٹر انگ صفحہ 281 مترجم فیض اللہ ملک مطبوعہ ابوذر پبلی کیشن لاہور

اس سے قبل کہ ہم کیرن آر مسٹر انگ کے اس اعتراض کا جواب دیں کیرن آر مسٹر انگ کا ایک اور استراتیجی  
وسوسہ ملاحظہ کیجئے:-

They surrendered begging only that their live be spared .Muhammad agreed, on condition that they left the oasis immediately, taking with them only those goods that they could carry on their camels. (Muhammad P# 150)

انہوں (بنو نضیر) نے ہتھیار ڈال دیئے اور جانوں کی سلامتی چاہی، حضرت محمد نے اس شرط پر انہیں معاف کر دیا کہ وہ فوراً نخلستان سے چلے جائیں اور جتنا مال اسباب اونٹوں پر لاد سکتے ہیں ساتھ لے جائیں۔ (پیغمبر امن، صفحہ 110)  
بنو نضیر نے مدینہ سے جلاوطنی کیے کی؟ کس طرح یہ عہد ملکن مدینہ سے روانہ ہوئے؟ کس طرح یہ سازشی جنہوں نے پیغمبر اسلام کے قتل کا منصوبہ بنایا تھا مدینہ سے جلاوطن ہوئے؟  
کیرن آر مسٹر انگ لکھتی ہیں:-

So Nadir packed up their possessions ,even taking down the lintels of their doors rather than leave them to Muhammad ,and left Medina in a proud procession, as though they were in trump. The women dressed in all their jewels and finery, beating tambourines and singing to the accompaniment of pipes and drums. (Muhammad P# 150, 151)

الہذا بنو نضیر نے اپنا اسباب باندھا اور اپنے گھروں کے چھتیں (Lintels) تک آتار کر لے گئے۔ انہوں نے ایک فخر مند جلوس کی صورت میں مدینہ کو خیر باد کہا کہ جیسے فتح پا کر آئے ہوں۔ ان کی عورتیں زیور اور عمدہ لباس سے آراستہ ہو کر طنبوروں اور نفیریوں کی ڈھن پر گیت گارہی تھیں۔ (پیغمبر امن، صفحہ 110)

اس کے بعد مزید آگے لکھتی ہیں:-

In the space of two short years, Muhammad had expelled two powerful tribes from Medina. (Muhammad P# 151)

دو سال کے مختصر عرصے میں محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے دو طاقتور قبیلوں کو مدینہ سے نکال دیا تھا۔ (پنجبر امن، صفحہ 110)  
بنو نفیر، اسلام اور پنجبر اسلام کے خلاف قاتلانہ سازش اور معاہدے کی خلاف ورزی کے باوجود کس طرح  
مدینہ سے جلاوطن ہوئے۔

پھر کرم شاہ الازہری لکھتے ہیں، یہودیوں نے اپنی عورتوں اور بچوں کو اونٹوں پر سوار کیا دیگر اونٹوں پر جو قیمتی  
سامان لا دا جا سکتا تھا وہ لا دایہاں تک کہ انہوں نے دیواریں گرا کر دروازے کھڑکیاں بھی نکال کر لاد لیں۔ جب ان کا  
قبیلہ روانہ ہوا تو ان پر کسی قسم کی افسردگی، پریشانی یا ندانہ کے آثار نمایاں نہ تھے۔ انہوں نے ہر طرح سے یہ تاثر دینے  
کی کوشش کی کہ انہیں اس جلاوطنی پر کوئی رنج نہیں۔ وہ پہلے بھارت بن خزر ج کے علاقہ سے گزرے پھر جبلہ یہ سے  
گزرتے ہوئے جسر کو عبور کیا یہاں تک کہ عید گاہ تک پہنچ پھر ان کا گزر مدینہ منورہ کے بازار کے درمیان سے ہوا۔  
لوگ دورویہ کھڑے ہوئے انہیں دیکھ رہے تھے ان کی عورتیں ہو دجوں میں بیٹھی تھیں انہوں نے مخل، زربفت، دیباچ  
اور ریشم کے لباس زیب تن کئے ہوئے تھے، سبز اور سرخ ریشمی چادریں انہوں نے اپنے اوپر ڈالی ہوئی تھیں، سونے اور  
چاندی کے زیورات اور جواہرات سے وہ لدی ہوئی تھیں۔ لوگوں کے سامنے اپنی دولت و ثروت کا یہ مظاہرہ کر کے  
ابورافع نے بلند آواز سے کہایہ قیمتی ملبوسات، یہ پیش بھاڑا زیورات اور جواہرات ہم نے انہیں زندگی کے انہی نشیب و فراز کا  
 مقابلہ کرنے کیلئے اکھا کر رکھا ہے۔ باقی رہے ہمارے نخلستان، جن کو ہم یہاں چھوڑ کر جا رہے ہیں ان کی ہمیں ذرا پر وانہیں۔  
خیبر میں ان سے بھی بڑے نخلستان ہمارا انتظار کر رہے ہیں۔ اگر کسی اور قوم سے ان لوگوں کا پالا پڑا ہو تا تو زیب و زینت  
کے سارے سامان ان سے چھین لئے گئے ہوتے۔ شاکد انہیں اور انکی عورتوں کو تن ڈھانپنے کیلئے چیخڑا بھی نصیب نہ ہوتا  
لیکن ان کا معاملہ غلامانِ حبیب کریا سے تھا جو سیر چشمی اور استغنا میں اپنی نظریہ نہیں رکھتے تھے۔ انہوں نے یہودی عورتوں کی  
اس ساری سچ دھج کو دیکھا، دولت و ثروت کی اس خیرہ کن نمائش کو دیکھا لیکن ان کی نیتوں میں ذرا فتور نہیں آیا۔  
وہ خدا مامت اور خود آگاہ درویش اس انقلاب میں قدرت و حکمتِ الہی کے گوناگوں جلوے دیکھنے میں منہک رہے۔

سرکار مدینہ کے شہر کے کوچہ و بازار سے عہد ٹکنوں، وعدہ خلافی کرنے والوں، اسلام کے خلاف ساز شیش کرنے والوں، رحمتِ عالم کی حیاتِ طیبہ کے خلاف مکروہ فریب کے جال بننے والوں کا قافلہ عجیب شان سے گزر رہا تھا۔ شہنازیاں بجائی جا رہی تھیں، آلاتِ موسمی پر نفعے الائپے جا رہے تھے۔ ان کی لوئندیاں اشتغال انگیز اشعار گارہی تھیں اور قص کر رہی تھیں۔ یہ ساری باتیں ان کی شجاعت یا عالی ظرفی کی علامتیں نہ تھیں بلکہ ان کی کم ظرفی اور شہدے پن کی نشانیاں تھیں۔ (ضیاء اللہی، جلد سوم صفحہ 608, 609)

عزیز ان گرامی! ان کو انتہائی شرمسار ہو کر مدینہ سے لکھنا چاہئے تھا کہ انہوں نے معاہدے کی خلاف ورزی کی تھی مگر انہوں نے لکھتے ہوئے ایسا مام بنا نے کی کوشش کی کہ گویا وہ فاتح بن کر جا رہے ہوں اور مدینہ کی سر زمین کو انہوں نے فتح کر لیا ہو، کامیابی و کامرانی نے ان کے قدم چوم لئے ہوں۔

آفرین ہے پیغمبر اسلام کے پیروکاروں پر جنہوں نے ان کی اشتغال انگیزیوں کا ذرا بھی اثر قبول نہیں کیا۔ یہودی طوفان بد تیزی مچاتے گئے مگر پیغمبر اسلام کے کسی بھی غلام نے ان کی طرف انگلی اٹھا کر اشارہ تک نہیں کیا۔ یہ حسن تربیت تھی پیغمبر اسلام کی۔ اگر ان کا واسطہ مسلمانوں کے علاوہ کسی اور مذہب کے ماننے والوں سے پڑتا تو انہیں اس اشتغال انگیزی کا ویسا ہی جواب ملتا جیسا کہ عیسائیوں نے یہودیوں کو اندرس میں دیا تھا۔

جیسا کہ خود کیرن آر مسٹر انگ اپنی کتاب مقدس جنگ میں لکھتی ہیں:-

فرٹینیڈ اور ازبیلانے 1483 میں خفیہ یہودیوں کا شکار کرنے کیلئے ایکنی قومی احتسابی ادارہ قائم کیا۔ اس ادارے کے ہمراں میر انو عیسائیوں میں سے مشکوک لوگوں کو گرفتار کر کے ان پر ہولناک تشدد کرتے اور انہیں یہ اعتراف کرنے پر مجبور کرتے کہ وہ خفیہ طور پر یہودیت پر کار بند ہیں۔ وہ انہیں دوسرے خفیہ یہودیوں کی نشاندہی کرنے پر بھی مجبور کرتے۔ بارہ سال کے عرصے میں تیرہ ہزار افراد، جن میں بیشتر یہودی تھے اس احتساب کے نتیجے میں ہلاک ہو گئے۔ (Holy War صفحہ 248)

ایک اور جگہ صلیبی دہشت گردوں کی تشدد پسندی کو اس طرح بیان کرتی ہیں:-

صلیبی جنگجوی کا ایک شرمناک پہلو مغربی دنیا میں یہودیوں سے نفرت کا فروع تھا جیسیں ہمیں مشرق و سلطی اور جدید زمانے میں ہونے والی کشمکش کے درمیان رابطہ دکھائی دیتا ہے۔ یہودیوں اور اس کیلئے ہر مقدس شے کا دشمن تصور کیا گیا۔ اس تعصب کے المناک نتائج رو نہما ہوئے۔ ہتلر نے یہودیوں کو نیست و نابود کرنے کی جو کوشش کی تھی اسکو صلیبی جنگوں نے مہیز کیا تھا جیسا کہ میں آئندہ ابواب میں ذکر کروں گی۔ صلیبی جنگجوؤں نے مشرق کی طرف ایک نئی ذات کی طرف سفر کے شروع میں فرانس اور جرمی میں یہودیوں کا قتل عام کیا۔ یہ یورپ میں اولین منظم نسل کشی تھی۔ (ایضاً، ص 96)

مزید آگے لکھتی ہیں:-

یہ بات اہم ہے کہ یہودیوں کا ایسا قتل عام دیکھ کر چرچ بھی خوفزدہ ہو گیا تھا۔ (Holy War صفحہ 96)

قارئین کرام! اندازہ لگائیے کہ دشمن کے قتل کا فتح جشن مناتا ہے نہ کہ خوفزدہ ہو جائے، خوفزدہ ہونے کا مقصد سوائے اس کے کیا ہے کہ وحشت و بربادی کی ایسی ہولی کھیلی گئی کہ چرچ بھی دہل گیا۔

مزید آگے لکھتی ہیں:-

صلیبی جنگجوؤں نے تورات کے نسخوں کو جلا دیا، سینا گو گوں کو مسماڑ کر دیا اور یہودی مردوں، عورتوں اور بچوں کو دھمکایا کہ یا تو عیسائی ہو جائیں یا موت قبول کر لیں۔ (ایضاً)

مسلمانوں کی امن پسندی کے بارے میں اپنی ایک اور کتاب The Battle For God میں لکھتی ہیں:-

اسلامی دنیا میں یہودیوں کو اس انداز سے محدود نہیں رکھا گیا تھا بلکہ انہیں عیسائیوں کی طرح ذمیوں کا درجہ حاصل تھا جس سے انہیں شہری اور عسکری تحفظ مل گیا تھا باشرط یہ کہ وہ اسلامی ریاست کی حاکمیت اور قوانین کا احترام کرتے رہیں۔ مسلمانوں نے یہودیوں پر ظلم و ستم نہیں ڈھانے، اسلامی دنیا میں سامیت دشمنی کی کوئی روایت نہیں تھی۔

(The Battle for God) از کیرن آر مسٹر انگ مترجم محمد احسن بٹ مطبوعہ نگارشات لاہور 2006 صفحہ 56)

ایک اور جگہ لکھتی ہیں:-

مسلمان گرجا گھروں اور سینا گو گوں کا اسی طرح احترام کیا کرتے تھے جس طرح مسجدوں کا۔ نور الدین زنگی کا جہاد اسلام کے بنیادی اصولوں کی طرف واپسی اور اپنے دفاع کیلئے تھا قرآن مسلمانوں کو جنگ شروع کرنے سے منع کرتا ہے تاہم جبر و استبداد کو روکنے کا حکم دیتا ہے۔ فرینک پچاس برس سے مسلمانوں کا قتل عام کر رہے تھے وہ انہیں ان کے گھروں سے نکال رہے تھے حالانکہ مسلمانوں نے کوئی ایسا اقدام نہیں کیا تھا جو اس مغربی جاریت کا جواز بننا ایک مسلم رہنمَا کا فرض تھا کہ وہ مسلمانوں کو ایسے دشمن سے محفوظ رکھے۔ (Holy War صفحہ 194)

ٹیری جو نہ مسلمانوں کی رواداری کے بارے میں لکھتا ہے:-

آنے والے سالوں میں موئی خ جب مسلمانوں کے یروشلم پر قبضہ اور بعد میں عیسائیوں کے یروشلم پر دوبارہ قبضہ کی داستان رقم کرے گا اور ان دونوں عسکری مہمات کا موازنہ کرے گا تو اسے ایک واضح فرق نظر آئے گا۔ ایک نے مذہب کے نام پر رواداری کی ایک ایسی مثال قائم کی جو رہتی دنیا تک قائم رہے گی اور دوسرے نے مذہب کے نام پر ظلم و ستم، درندگی اور بربادی کا وہ بدترین نمونہ پیش کیا جو اپنی مثال آپ تھا۔

حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانہ میں جب یروشلم فتح ہوا اور آپ وہاں تشریف لے گئے تو آپ نے وہاں کی عیسائی آبادی کو یقین دلایا کہ وہ بالکل محفوظ ہیں۔ ان کے مذہبی مقامات کامل طور پر محفوظ ہیں اور انہیں کچھ بھی نہ کہا جائے گا اور ایسا ہی ہوا ایک بھی عیسائی نہ مارا گیا۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ان کے مذہبی مقامات کا دورہ کیا اور جب انہیں کہا گیا کہ کلیسا میں دور کعت نمازِ شکر انہ او اکریں تو انہوں نے یہ کہہ کر انکار کر دیا کہ آج میں اگر گرجا میں دور کعت نماز ادا کرتا ہوں تو کل آنے والے پورے گر جا پر قبضہ کر لیں گے۔ (صلیبی جنگیں، صفحہ 52، 53)

اب درج ذیل حوالوں سے یہ حقیقت واضح ہو گئی ہو گی کہ مسلمان کتنے امن پسند تھے۔

قارئین کرام! بنو نضیر اور بنو قیقاع نے معاہدے کی خلاف ورزی کی تھی جس کے سبب سے انہیں مدینہ سے لکھنا پڑا۔ وہ معاہدہ کیا تھا جو پیغمبر اسلام نے یہودیوں سے کیا تھا۔ کیرن آر مسٹر انگ لکھتی ہیں:-

A covenant was drawn up between the prophet and Arab and Jewish tribes of Medina, who agreed to live peacefully beside the Muslims and promised not to make a separate treaty with Mecca. (Muhammad P# 137)

حضرت محمد اور مدینہ کے عرب و یہودی قبائل کے درمیان ایک معاہدہ طے پایا۔ یہودی مسلمانوں کے ساتھ پر امن طور پر رہنا چاہتے تھے اور انہوں نے وعدہ کیا کہ مکہ کے ساتھ الگ سے کوئی معاہدہ نہیں کریں گے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 100)

اس دستور کی اہم دفعات کیا تھیں ڈاکٹر نثار احمد صاحب اس کا ترجمہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:-

مندرجہ بالا منشور کو سمجھنے کیلئے اور آئندہ حوالوں کیلئے مناسب یہ ہے کہ مندرجہ بالا دستاویز کا مطلب حسب سابق تو سین میں دینے کے بجائے دفعات کی صورت میں لکھا جائے، چنانچہ اسے ہم یوں ترتیب دے سکتے ہیں:-

♦ یہ تحریری دستاویز ہے اللہ کے نبی محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی قریش، یہ رب کے اہل ایمان اور ان لوگوں کے باب میں ان کے اتباع میں ان کے ساتھ شامل ہوں اور ان کے ہمراہ جنگ میں حصہ لیں۔

♦ یہ (تمام گروہ) دنیا کے (دوسرے) لوگوں سے ممتاز و ممیز ایک علیحدہ (سیاسی) وحدت متصور ہوں گے۔

♦ مہاجرین جو قریش میں سے ہیں علیے حالہ دیتوں اور خون بہاؤغیرہ کے معاملات میں اپنے قبیلہ کے طے شدہ رواج پر عمل کریں گے۔ اپنے قیدیوں کو مناسب فدیہ دے کر چھڑائیں گے اور دوسرے مسلمانوں کے ساتھ عدل و انصاف کا برداشت کریں گے۔

♦ اور بنو عوف بھی اپنی جگہوں پر قائم رہیں گے اور خون بہا کا طریقہ ان میں حسب سابق قائم رہے گا۔  
ہر گروہ عدل و انصاف کے تقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے اپنے قیدیوں کو فدیہ دے کر چھڑائے گا۔

♦ اور بنو حارث بھی اپنی جگہوں پر قائم رہیں گے۔ اور خون بہا کا طریقہ ان میں حسب دستور سابق رہے گا۔  
ہر گروہ عدل و انصاف کے تقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے اپنے قیدی کو فدیہ دے کر چھڑائے گا۔

♦ اور بنو ساعدہ بھی اپنی جگہوں پر قائم رہیں گے۔ اور خون بہا کا طریقہ ان میں حسب دستور سابق رہے گا۔  
ہر گروہ عدل و انصاف کے تقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے اپنے قیدی کو فدیہ دے کر چھڑائے گا۔

♦ اور بنو جشم، اپنی جگہوں پر قائم رہیں گے اور حسب سابق اپنا خون بہا مل کر ادا کریں گے۔ ہر گروہ عدل و انصاف کے تقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے اپنے قیدی کو فدیہ دے کر چھڑائے گا۔

♦ اور بنو نجار اپنی جگہوں پر قائم رہیں گے اور حسب دستور سابق اپنا خون بہا مل کر ادا کریں گے۔ ہر گروہ عدل و انصاف کے تقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے اپنے قیدی کو فدیہ دے کر چھڑائے گا۔

♦ اور بنو عمرو بن عوف، اپنی جگہوں پر قائم رہیں گے اور خون بہاؤغیرہ کا طریقہ اُن میں حسب سابق جاری رہے گا  
اور ہر گروہ عدل و انصاف کے تقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے اپنے قیدی کو فدیہ دے کر چھڑائے گا۔

- اور بنو النبیت، اپنی جگہوں پر قائم رہیں گے اور خون بہا حسب سابق مل کر ادا کریں گے اور ہر گروہ عدل و انصاف کے تقاضوں کو محفوظ رکھتے ہوئے اپنے قیدیوں کو فدیہ دے کر چھڑائے گا۔
- بنوالاؤں، اپنی جگہوں پر قائم رہیں گے اور خون بہا وغیرہ کا طریقہ ان میں حسب سابق قائم رہے گا اور ہر گروہ عدل و انصاف کے تقاضوں کو محفوظ رکھتے ہوئے اپنے قیدی کو فدیہ دے کر چھڑائے گا۔
- اور اہل ایمان اپنے کسی زیر بار قرض دار کو بے یار و مددگار نہیں چھوڑیں گے بلکہ قاعدہ کے مطابق فدیہ دیت اور تاوان ادا کرنے میں اس کی مدد کریں گے۔
- اور کسی مومن کے آزاد کردہ غلام کو کوئی مومن حلیف نہ بنائے گا۔
- اور یہ کہ تمام تقویٰ شعار مومنین، متحد ہو کر ہر اس شخص کی مخالفت کریں گے جو سرکشی کرے، ظلم، گناہ اور تعدی کے ہتھکنڈوں سے کام لے اور ایمان والوں کے درمیان فساد پھیلائے۔ ایسے شخص کی مخالفت میں ایمان والوں کے ہاتھ ایک ساتھ انھیں گے اگرچہ وہ ان میں سے کسی کا پیٹا ہی کیوں نہ ہو۔
- کوئی مومن کسی دوسرے مومن کو کافر کے عوض قتل نہیں کریگا اور نہ مومن کے خلاف وہ کسی کافر کی مدد کریگا۔
- اور اللہ کا ذمہ (اور پناہ سب کیلئے یکساں) ایک ہے ادنیٰ ترین مسلمان بھی کافر کو پناہ دے سکتا ہے اہل ایمان دوسرے لوگوں کے مقابلہ میں باہم بھائی بھائی اور مددگار و کار ساز ہیں۔
- یہودیوں میں سے جو بھی ہمارا اتباع کریگا تو اسے مدد اور مساوات حاصل ہوگی اور ان یہود پر نہ تو ظلم کیا جائے گا اور نہ ہی ان کے خلاف کسی دشمن کی مدد کی جائے گی۔
- تمام اہل ایمان کی صلح یکساں اور برابر کی حیثیت رکھتی ہے۔ کوئی مومن قاتل فی سبیل اللہ میں دوسرے مومن کو چھوڑ کر دشمن سے صلح نہیں کرے گا اور اسے مسلمانوں کے درمیان عدل و مساوات کو محفوظ رکھنا ہو گا۔
- جو لشکر ہمارے ساتھ جہاد میں شریک ہو گا اس کے افراد آپس میں باری باری ایک دوسرے کی جانبی کریں گے۔
- اہل ایمان، کفار سے انتقام لینے میں ایک دوسرے کی مدد کریں گے۔
- تمام تقویٰ شعار مسلمان، اسلام کے احسن اور اقوم طریق پر ثابت قدم رہیں گے۔
- اور مدینہ کا کوئی مشرک (غیر مسلم اقلیت) قریش کے کسی شخص کو مالی یا جانی کسی طرح کا پناہ نہ دے گا اور نہ مسلمان کے مقابلہ پر اس (قریشی) کی حمایت و مدد کرے گا۔

اور جو شخص ناحق کسی مومن کا خون کرے گا اسے مقتول کے عوض بطور قصاص قتل کیا جائے گا۔ الایہ کہ اس مقتول کا ولی اس کے عوض خون بھالینے پر رضامند ہو جائے اور تمام اہل ایمان قاتل کے خلاف رہیں گے۔ کسی ایمان والے کیلئے جو اس دستور العمل کے مندرجات کی تعمیل کا اقرار کر چکا ہے اور اللہ اور روز آخرت پر ایمان رکھتا ہے یہ ہرگز جائز نہ ہو گا کہ وہ کوئی نئی بات نکال کر فتنہ انگیزی کے ذمہ دار کی حمایت کرے یا اسے پناہ دے۔ جو ایسے کسی ( مجرم) کی حمایت اور نصرت کرے گا یا اسے پناہ دے گا تو وہ قیامت کے دن اللہ کی لعنت اور اس کے غضب کا مستوجب تھہرے گا اور جہاں اس کی نہ توبہ قبول کی جائے گی نہ (عذاب کے بدلہ) کوئی فدیہ لیا جائے گا۔

جب تم مسلمانوں میں کسی قسم کا تنازعہ ہو گا تو اسے اللہ اور اس کے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے سامنے پیش کیا جائے گا۔

اور یہ کہ جب تک جنگ رہے یہودی اس وقت تم مومن کے ساتھ مل کر مصارف اٹھائیں گے۔

اور یہود بني عوف، اور ان کے اپنے حا غائی و موالی، سب مل کر مسلمانوں کے ساتھ ایک جماعت (فریق) متصور ہوں گے۔ یہودی اپنے دین پر (رہنے کے مجاز) ہوں گے اور مومن اپنے دین پر کاربندر ہوں گے۔ البتہ جس نے ظلم یا عہد تکنی کا رتکاب کیا تو وہ مخفی اپنے آپ کو اور اپنے گھروالوں کو مصیبت میں ڈالے گا۔

اور بني نجاش کے یہودیوں کیلئے بھی وہی کچھ مراعات ہیں جو بني عوف کے یہودیوں کیلئے ہیں۔

اور بني حارث کے یہودیوں کیلئے وہی کچھ ہے جو بني عوف کے یہودیوں کیلئے ہے۔

اور بني ساعدہ کے یہودیوں کیلئے بھی وہی کچھ ہے جو بني عوف کے یہودیوں کیلئے ہے۔

بني جشم کے یہودیوں کیلئے بھی وہی ہے جو یہود بني عوف کیلئے ہے۔

بني الاوس کے یہودیوں کیلئے وہی کچھ ہے جو یہود بني عوف کیلئے ہے۔

بني شعبہ کے یہودیوں کیلئے وہی کچھ ہے جو یہود بني عوف کیلئے ہے۔ البتہ جو ظلم اور عہد تکنی کا مررتکب ہو تو خود اس کی ذات اور اس کے گھرانے کے سوا کوئی دوسرا مصیبت میں نہیں پڑے گا۔

اور جفنه (جو قبیلہ) شعبہ کی شاخ ہے اسے بھی وہی حقوق حاصل ہوں گے جو حاصل کو حاصل ہیں۔

اور بني الس طیبہ کو بھی وہی حقوق حاصل ہوں گے جو یہود بن عوف کیلئے ہیں۔ اور ہر ایک پر اس دستاویز کی وفا شعاری لازم ہے نہ کہ عہد تکنی۔

- ♦ اور ثعلبہ کے موالي کو بھی وہی حقوق حاصل ہوں گے جو اصل کیلئے ہیں۔
- ♦ اور یہود قبائل کی ذیلی شاخوں کو بھی وہی حقوق حاصل ہوں گے جو اصل کے ہیں۔
- ♦ اور یہ کہ ان قبائل میں سے کوئی فرد حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی اجازت کے بغیر نہیں لٹکے گا۔
- ♦ اور کسی ماریاز خم کا بدلہ لینے میں کوئی رکاوٹ نہیں ڈالی جائے گی اور ان میں جو فرد یا جماعت قتل ناقص اور خونزیزی کا ارتکاب کرے تو اس کا دبال اور ذمہ داری اسکی ذات اور اس کے اہل و عیال پر ہوگی ورنہ ظلم ہو گا اور اللہ اس کے ساتھ ہے جو اس سے بری الذمہ ہے۔
- ♦ اور یہود یوں پر ان کے مصارف کا بار ہو گا اور مسلمانوں پر ان کے مصارف کا۔
- ♦ اور اس صحیفہ والوں کے خلاف جو بھی جنگ کرے گا تو تمام فرق (یہودی اور مسلمان) ایک دوسرے کی مدد کریں گے۔ نیز خلوص کے ساتھ ایک دوسرے کی خیر خواہی کریں گے اور ان کا شیوه و فاداری ہو گانہ کہ عہد لٹکنی اور ہر مظلوم کی بہر حال حمایت اور مدد کی جائے گی۔
- ♦ اور یہ کہ جب تک جنگ رہے یہودی اُس وقت تک مومنین کے ساتھ مل کر مصارف اٹھائیں گے۔
- ♦ اور اس صحیفہ والوں کیلئے حدود یثرب (مدینہ) کا داخلی علاقہ (جوف) حرم کی حیثیت رکھے گا۔
- ♦ پناہ گزین، پناہ دہندہ کی مانند ہے نہ کوئی اس کو ضرر پہنچائے گا اور نہ وہ خود عہد لٹکنی کر کے گناہ گارب نہ۔
- ♦ اور کسی پناہ گاہ میں وہاں والوں کی اجازت کے بغیر کسی کو پناہ نہیں دی جائے گی۔
- ♦ اور اس صحیفہ کے ماننے والوں میں اگر کوئی نئی بات پیدا ہو (جس کا ذکر اس دستاویز میں نہیں) یا کوئی اور جھگڑا جس سے کسی نقصان اور فساد کا اندریشہ ہو تو اس متناسب فہری امر میں فیصلہ کیلئے اللہ اور اس کے رسول محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی طرف رجوع کرنا ہو گا۔ اور اللہ کی تائید اس کے ساتھ ہے جو اس صحیفہ کے مندرجات کی زیادہ سے زیادہ احتیاط اور وفا شعراً کے ساتھ تعییل کرے۔
- ♦ اور قریش (مکہ) اور اس کے حامیوں کو کوئی پناہ نہ دی جائے گی۔
- ♦ اور یثرب (مدینہ) پر جو بھی حملہ آور ہو تو اس کے مقابلہ میں یہ سب (یہودی اور مسلمان) ایک دوسرے کی مدد کریں گے۔

پہ ان مسلمانوں میں جو اپنے حلیف کے ساتھ صلح کرنے کیلئے یہود کو دعوت دے تو یہود اس سے صلح کر لیں گے۔ اسی طرح اگر وہ (یہود) کسی ایسی صلح کی دعوت دیں تو مومنین بھی اس دعوت کو قبول کر لیں گے۔ الایہ کہ کوئی دین و مذہب کیلئے جنگ کرے۔

پہ اور تمام لوگ (فریق) اپنی اپنی جانب کے علاقے کی مدافعت کے ذمہ دار ہوں گے۔

پہ اور قبیلہ اوس کے یہود کو، خواہ موالي ہوں یا اصل، وہی حقوق حاصل ہوں گے جو اس تحریر کے مانے والوں کو حاصل ہیں۔ اور وہ بھی اس صحیفہ والوں کے ساتھ خالص و فاشعاری کا بر تاؤ کریں گے۔ نیز قرارداد کی پابندی کی جائے گی نہ کہ عہد ٹکنی۔ ہر کام کرنے والا اپنے عمل کا ذمہ دار ہو گا۔ زیادتی کرنے والا اپنے نفس پر زیادتی کرے گا اور اللہ تعالیٰ اس کے ساتھ ہے جو اس صحیفہ کے مندرجات کی زیادہ سے زیادہ صداقت اور و فاشعاری کے ساتھ تعییل کرے۔

پہ یہ نوشته، کسی ظالم یا مجرم (کو اس کے جرم کے عواقب سے بچانے کیلئے) آڑے نہ آئے گا۔ جو جنگ کیلئے نکلے (کسی اور جگہ نقل مکانی کرے) وہ بھی اور جو گھر (مدینہ) میں بیٹھا رہے (سکونت رکھے) وہ بھی امن کا حقدار ہو گا۔ اس پر کوئی مواخذه نہیں البتہ اس سے صرف وہ لوگ مستثنی ہوں گے جو ظلم یا جرم کے مرتكب ہوں اور جو اس نوشته کی و فاشعاری اور احتیاط سے تعییل کرے گا۔ تو اللہ اور اس کے رسول محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بھی اس کے نگہبان اور خیر اندیش ہیں۔ (نقوش رسول نمبر جلد 5 مقالہ ڈاکٹر شارا احمد)

احبابِ من! یہ دستاویز بتارہی ہے کہ مسلمان کتنے امن پسند لوگ تھے، صرف امن سے رہنا ہی نہیں بلکہ پر امن معاشرے کے بھی خواہ تھے۔ دستاویز میں موجود دفعات بتارہی ہیں کہ یہ خود یہودیوں کے حقوق کی ضمانت دے رہی ہیں مگر یہود نے اس امن پسندی کو شاید مسلمانوں کی بزدلی جاتا اور اس معاہدے کی خلاف ورزی کی جیسا کہ کیرن آر مسٹر انگ رقم طراز ہیں:-

The fear of an imminent Meccan attack was a welling the opposition party in Medina. Ibn Ubayy and his supporters were backed by three of the largest Jewish tribes-Nadir, Qurayzah and Qaynuqa'- who depended upon their commercial links with the Quraysh and wanted no part in any war against Mecca. A third column was opening up in the Oasis .About ten week after Badar, Abu Sufyan let a token ghazu of two hundred men to the field outside Medina, and under cover of night slipped into the territory of Nadir, where he was entertained by its chief, Sallam Ibn Mishkan according to Ibn Ishaq, 'given him secret information about the Muslims. (Muhammad P# 140)

اللہ مکہ کی جانب سے جوابی حملے کا واضح خطرہ مدینہ میں مخالف پارٹی کو مشتعل کر رہا تھا ابن ابیعہ (رئیس المناقیبین عبد اللہ ابن ابی) اور اس کے حامیوں کو تین سب سے بڑے قبائل نضیر، قریظہ اور قینقاع کی حمایت حاصل تھی جن کا دار و مدار قریش کے ساتھ تجارتی تعلقات پر تھا اور جو مکہ کے خلاف کسی بھی جنگ میں کوئی حصہ نہیں لیتا چاہتے تھے۔ نخستان میں ایک تیرا دھرا بھی ابھر رہا تھا، واقعہ بد رکے کوئی دس ہفتے بعد ابوسفیان دوسو آدمیوں کا ایک برائے نام دستہ لیکر مدینہ سے باہر کھینتوں میں گیا اور رات کے اندر ہیرے سے فائدہ اٹھا کر نضیر کے علاقے میں جا پہنچا جہاں سردار اسلام ابن مسیحان نے اس کی خاطر مدارت کی۔ ابن الحنفی کے مطابق اس نے ابوسفیان کو مسلمانوں کے متعلق خفیہ معلومات فراہم کیں۔ (پیغمبر امن، صفحہ 102)

اس طرح معاهدے کی صرف خلاف ورزی ہی نہیں مسلمانوں کے خلاف باقاعدہ سازش کر کے قریش مکہ کو مسلط کرنے کی کوشش کی گئی اور کفار مکہ کا ساتھ دیا گیا۔  
بنو قینقاع نے کس طرح کارویہ اپنایا، خود لکھتی ہیں:-

اے محمد لگتا ہے کہ تم ہمیں اپنی امت میں شامل سمجھتے ہو۔ خود کو دھوکے میں نہ رکھو، کیونکہ (بدر میں) تمہارا مقابلہ ایک ایسے قبلے سے ہوا جو فن حرب نہیں جانتا تھا اور تمہارا پلہ بھاری رہا۔ اللہ کی قسم، اگر ہمارے ساتھ تمہاری لڑائی ہوئی تو تم ہمیں حقیقی مرد پاؤ گے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 103)

اس اشتغال انگلیز اور بد تمیزانہ گفتگو کے باوجود حضور نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کسی قسم کا انتقام یا کسی بھی قسم کی شدت کو نہیں اپنایا بلکہ در گزر سے ہی کام لیا۔ یہود کا یہ معاندانہ رویہ، معاهدے کی خلاف ورزی اور اس پر حضور علیہ السلام کا صبر و تحمل۔۔۔ کیا اب بھی اسلام اور پیغمبر اسلام پر تشدید پسندی کا الزام عائد کیا جا سکتا ہے ایسا لطف و کرم ایسا صبر و حلم کیا کسی اور ذات میں پایا جاتا ہے۔

عزیزان گرامی! اگر کیرن آر مسٹر انگ صرف یہودیوں کے اس رویے پر غور کریں جوانہوں نے مسلمانوں کے ساتھ اختیار کیا۔ اگر یہی رویہ وہ عیسائیوں کے ساتھ اختیار کرتے تو عیسائی اُن کا کیا حشر کرتے۔ ازا بیلا اور فرڈی نینڈ نے بغیر کسی وجہ کے اُن پر مظالم ڈھائے، چرچ اُن کے قتل سے خوفزدہ ہو گیا۔ اگر بغیر جرم کے اُن کو ایسی سزا دی گئی تھی اگر یہ جرم بغاوت جوانہوں نے ریاست مدینہ میں کیا اگر کسی عیسائی ریاست میں کرتے تو عیسائی اُن کا کیا حشر کرتے۔

مذینہ میں یہود کے تین بڑے قبیلوں میں سے صرف بنو قریظہ مدینہ میں رہ گئے تھے باقی دونوں قبیلے اپنی عہد فکن کے سبب مدینہ سے جلاوطن ہو چکے تھے۔ تعصیب حد میں یہ قبیلہ بھی بنو نضیر اور بنو قیقداع سے کسی بھی طرح کم نہیں تھا جنگ بدرا میں اسی قبیلے نے اسلجہ سے قریشِ مکہ کی مدد کی مگر آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کی اس بھیانک اور خوفناک غلطی کو معاف فرمادیا۔ لیکن غزوہ خندق کے موقع پر جب ایک طرف خیر کے یہودی (جن میں بنو نضیر و قیقداع بھی شامل تھے) کفارِ مکہ اور عرب کے دیگر بدو قبائل نے مدینہ کا محاصرہ کر لیا تھا لیکن ان دشمنانِ خدا کے درمیان میں خندقیں حائل ہو گئیں ورنہ انہوں نے تو مسلمانوں کی اینٹ سے اینٹ سے اینٹ بجادی نے کا تھیہ کیا ہوا تھا۔ جب کفارِ مکہ اور خیر کے یہودی جنگ کیلئے آئے تو انہوں نے اتنی چوڑی اور گہری خندقیں دیکھیں، وہ مسلمانوں کی حکمتِ عملی دیکھ کر حیرانی و پریشانی میں مبتلا ہو گئے۔ اور سوچتے لگے کہ اب کیا حکمتِ عملی اختیار کی جائے۔ انہوں نے بنو نضیر کے سردار جیب بن اخطب سے کہا کہ تم ایسا کرو کہ بنو قریظہ کے پاس جاؤ اور ان سے کہو کہ وہ پیچھے سے حملہ کر دیں اور اس طرف سے ہم حملہ کر دیں تاکہ مسلمان چلتی کے دو پاؤں میں پس کر رہ جائیں۔ جیب بن اخطب یہ رائے لے کر بنو قریظہ کے سردار کے پاس پہنچا ابتداء میں تو قریظہ کے سردار نے جیب بن اخطب کے کہنے پر معاہدہ توڑنے سے انکار کر دیا لیکن جب اُس نے صورتِ حال دیکھی کہ ایک طرف تو کفار نے انہیں گھیرا ہوا ہے اگر اندر سے انہوں نے مسلمانوں پر حملہ کر دیا تو مسلمان واقعی چلتی کے دو پاؤں میں پس کر رہ جائیں گے۔

نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جو اس وقت معاذِ جنگ پر تھے۔ جب آپ کو معلوم ہوا تو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس خبر کی تحقیق کیلئے سعد بن معاذ کو بھیجا۔ حضرت سعد بن معاذ جب قریظہ کی آبادی میں پہنچے تو کیا دیکھتے ہیں کہ تواروں کو زہر میں بجھایا جا رہا ہے۔۔۔ نیزوں کی انیاں چکائی جا رہی ہیں۔۔۔ تیر کمان اور ڈھالیں نکالی جا رہی ہیں ہر قسم کا اسلحہ یہودی نوجوانوں میں تقسیم کیا جا رہا ہے تاکہ یہ مسلمانوں کی پیٹھے میں چھرا گونپ دے اور دوسری طرف کفارِ مکہ ان کے سینوں کو نیزوں اور تیروں سے چھلنی کر دے اور دنیا سے مسلمانوں کا نام تک مت جائے۔

حضرت سعد جن سے اُن کے تعلقات بہت اچھے تھے اُسے کہا کہ تم لوگوں نے رسول اللہ سے معاهدہ کیا ہوا ہے اور ایک ایسے وقت میں جب وہ ایک طرف دشمنوں میں گھرے ہوئے ہیں تم ایسے کمزور لمحوں کا فائدہ اٹھاتے ہوئے غداری کرنے جا رہے ہو۔ اس طرح پیار و محبت سے انہیں سمجھایا ہو گا۔

لیکن انہوں نے اس پیار و محبت کے جواب میں کہا: 'من رسول الله' کون رسول؟ ہم کسی کو نہیں جانتے۔ ہمارے درمیان اور اُن کے درمیان کسی قسم کا عہد نہیں۔ (ضیاء النبی، جلد چارم صفحہ 70)

عزیزان گرامی! نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی جتنی حکمت عملی کے سبب ان یہودیوں اور قریش مکہ میں پھوٹ پڑ گئی اور ذلت و رسائی اُن کا مقدر بن گئی۔

غزوہ خندق سے واپسی پر آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کو طلب فرمایا تو یہ لٹنے کیلئے آمادہ ہو گئے۔ جو ابا مسلمانوں نے ان کا محاصرہ کر لیا۔ محاصرہ پہلی دن جاری رہا یہاں تک کہ قریظہ کو اپنی لٹاست کا لیقین ہو گیا۔ لیکن انہوں نے پیغمبر اسلام صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو حکم بنانے کے بجائے اپنے دیرینہ حلیف حضرت سعد بن معاذ کو حکم بنایا۔ حضرت سعد جو جنگوں اور جنگی جرائم کی شدت سے بخوبی آگاہ تھے انہوں نے فیصلہ کیا کہ بنو قریظہ کے جنگجو مردوں کو قتل کر دیا جائے، عورتوں اور بچوں کو غلام بنا لیا جائے اور ان کے مال و دولت کو تقسیم کر دیا جائے۔

لہذا اسی فیصلے کے مطابق عمل درآمد ہوا۔ اس واقعہ کے متعلق کیرن آر مسٹر انگ لکھتی ہیں:-

The tragedy of Qurayzah may have seemed expedient to the Arabs of Muhammad's time, but is not acceptable to us today. Nor was it what Muhammad had set out to do. His original aim had been to end the violence of jahiliyah, but he was now behaving like an ordinary Arab chieftain.

(Muhammad P# 163)

بنو قریظہ کا المناک انجام عہد پیغمبر کے عربوں کو ناگزیر معلوم ہوا ہو گا لیکن آج یہ ہمارے لئے قابل قبول نہیں۔ مسلمانوں کا اصل مقصد جاہلیہ کا خاتمه کرنا نہیں لیکن اب وہ کسی عام عرب سردار کی طرح ہی رویہ اپنانے ہوئے تھے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 120)

مس کیرن آر مسٹر انگ کا یہ کہنا کہ یہ ہمارے لئے قابل قبول نہیں۔ کیونکہ جو نتیجہ یہود، کفار مکہ اور اسلام دشمن تو تھیں وہ تو ہو ہی نہیں سکا۔ کیونکہ اگر یہ پانسہ یوں نہ پلتتا تو مسلمانوں کا انجام کیا ہوتا۔ کیا مسلمان نام کی قوم دیکھنا چاہتی تھیں وہ تو ہو ہی نہیں سکا۔ آج موجود بھی ہوتی۔ مسلمانوں اور اُن کے بیوی بچوں پر کیا گزرتی، یہود و نصاریٰ کی خون آشامی کوئی ڈھکی چھپی نہیں۔

اس واقعے کی مخالفت کرنے والے ذرایہ تو بتائیں کہ عین لڑائی کے وقت معاہدہ توڑ دینا کیا دغادینے اور جنگی جرم کے مترادف نہیں۔

بنو قریظہ اپنی تکاروں کی دھار کو تیز کر رہے تھے تاکہ مسلمانوں کا قتل عام کیا جاسکے۔ ایسے جنگی مجرموں کو آج ہمہ جدید میں کیا سزا دی جاتی، کیرن صاحبہ خود فیصلہ کر لیں۔ ان کیلئے پھر یہ سب کچھ قابل قبول ہو جائے گا۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آج عیسائیت مسلم ممالک پر لاکھوں ٹن بارود برسا رہی ہے۔ اسپتا لوں، اسکولوں تک پر عراق و افغانستان کی اینٹ سے اینٹ بجائی جا چکی ہے۔ مسلمانوں کا خون ستا ہو چکا ہے۔ عافیہ صدیقی جیسی نہ جانے کتنی دو شیزادوں کو عیسائیت کی اس صلیبی جنگ نے نگل لیا ہے۔

مگر تہذیب مغرب کی علم بردار مستشرقہ کے نزدیک بنو قریظہ کے جنگی مجرموں کے ساتھ ایسا سلوک ان کیلئے قابل قبول نہیں۔ موجودہ صلیبی جنگوں جن کا اعلان ۱۱/۹ کے بعد صدر بش نے کیا تھا۔ ذرا اسکی چند مثالیں ملاحظہ کیجئے:- عراق کی ایک جیل میں قید عراقیوں نے امریکی فوجیوں پر الزام عائد کیا ہے انہیں قید کے دوران شیروں کے پنجرے میں ڈال دیا گیا تھا۔ ۲۰۰۳ء میں بغداد کے ایک محل میں قیدیوں کے تشدد کی جانے کی یہ بدترین مثال ہے۔

رہائی پانے والے ایک قیدی طہ محمد نے ایک انٹرویو میں بتایا کہ امریکی فوجی غصے سے چینختے ہوئے اور مجھے بے دردی سے مارتے ہوئے پنجرے کے پاس لے گئے۔ ان میں سے ایک فوجی نے پنجرے کا دروازہ کھولا اور دو فوجیوں نے مجھے پنجرے میں دھکیل دیا۔ جب شیر میرے اوپر دوڑے تو انہوں نے دروازہ کھول کر مجھے باہر کھینچ لیا اور پنجرے کا دروازہ بند کر دیا، خوف کی وجہ سے میں بے ہوش ہو گیا تھا۔

واشنٹن میں انٹرویو دیتے ہوئے طلنے اس واقعے کی تفصیل بتائی:-

طہ اور خالد نے تفصیل بتاتے ہوئے کہا ہمیں جولائی ۲۰۰۳ء کا وہ منحوس دن یاد ہے جب بندوق بردار امریکی سپاہی کبتربند گاڑیوں میں انہیں گرفتار کرنے آئے۔ انہیں پلاسٹک کے ٹوپے پہنادیئے گئے اور بٹوں سے مارا گیا۔ جب بھی وہ بولنے کی کوشش کرتے انہیں مارا جاتا۔ انہوں نے بتایا کہ دوسرے قیدیوں کو بھی شیروں کے پنجرے میں لیجا یا جاتا تھا۔ جب وہ پنجرے کے پیچے کھڑے تھے تو انہوں نے دوسرے قیدیوں کے چینختے اور پنجرے کا دروازہ کھلنے اور بند ہونے کی آواز سنی۔

خالد نے بتایا کہ وہ مجھ سے پوچھ رہے تھے کہ صدام کہاں ہے اور وہ سیع تباہی کے ہتھیار کہاں ہیں۔ میں ہنسنے لگا کہ یہ مجھ سے مذاق کر رہے ہیں۔ انہوں نے مجھے دھمکی دی کہ اگر میں نہیں بتاؤں گا تو وہ شیروں کے آگے ڈال دیں گے میرے ہنسنے پر انہوں نے مجھے مارا اور تمیں بار شیروں کے پنجھے میں ڈالا۔ (جگ شڈے میگزین 4 دسمبر 2005)

۱۱ ستمبر ۲۰۰۱ء کے بعد امریکی سی آئی اے نے مسلمان قیدیوں کو طیاروں کے ذریعے یورپ میں قائم مختلف خفیہ جیلوں میں منتقل کیا۔ یورپ میں قائم ان خفیہ جیلوں میں قیدیوں پر تشدد کیا جاتا ہے۔  
مزید آگے لکھتے ہیں:-

یورپ میں امریکی خفیہ جیلوں کے خلاف شدید احتجاج کے بعد امریکہ میں پولینڈ اور رومانیہ میں واقع سی آئی اے کے عقوبات خانے بند کر دیئے ہیں۔ اے بی سی نیوز کے مطابق دہشت گردی میں ملوث ان لوگوں کو اب شمالی افریقہ منتقل کیا جا رہا ہے۔ (جگ شڈے میگزین 18 دسمبر 2005)

عزیز ان گرامی! تہذیب و شانشیکی کے دعوے داروں سے جنہوں نے ہزاروں لوگوں کو، جن میں بچے، بوڑھے، خواتین سب شامل ہیں عراق و افغانستان میں لاکھوں ٹن بارود بر سا کر ہلاک کر دیا۔ امن عالم کے داعی اور ٹھیکیدار جنہوں نے ہیر و شیما پر بم گرا کر دہشت گردی کی نئی تاریخ رقم کی تھی۔

کیا ان سے یہ امید کی جاسکتی ہے کہ انہوں نے صرف پنجھے میں ڈال کر نکال لیا ہو گا۔  
نہیں۔۔۔ ہر گز نہیں!

معلوم نہیں کتنے ہی افراد ان کی درندگی کا شکار ہوئے ہوں اور ان کے ہاتھوں کتنے ہی شیروں کی غذابنے ہوں۔  
این اسیجھ ہمکیں لکھتے ہیں:-

مسلم علماء کی تنظیم نے جو گرافک تصویریں جاری کی ہیں ان میں نظر بند افراد کو بری طرح زخمی دکھایا گیا ہے ان کے جسموں پر زخموں کے نشانات ہیں۔ ایک نظر بند شخص کا بازو جلا ہوا دکھایا گیا ہے۔ اقوام متحده کے سیکریٹری جزل نے اس پر (صرف) شدید تشویش کا اظہار کیا ہے۔

سی این این نے بھی نظر بندوں پر پولیس کے ہاتھوں تشدد دکھایا ہے جو اگست سے شروع ہو گیا تھا۔  
لی وی چینیل نے تین چار آدمیوں کا گروپ دکھایا جن کے ہاتھوں میں چھکڑی لگی ہوئی ہے قیدیوں کی کمر پر شدید ضربات کے نشانات ہیں۔ ایک دو قیدی تو مفلوج ہو گئے۔ کچھ کی کھالیں کھینچ لی گئی تھیں۔ (جگ شڈے میگزین 4 دسمبر 2005)

# یہودی ذاکٹر گولڈ اسٹائن کی دھشت گردی

۲۵ نومبر کو ہیبرون میں باروک اسٹائن نے مسلمانوں کے خون سے ہوئی کھیلی جس کی کہانی بڑی مشہور ہے۔ گولڈ اسٹائن نے ایک مسجد میں داخل ہو کر نمازیوں پر بیچھے سے فائرنگ کی۔ جس سے پھر سمیت ۲۹ رافراد ہلاک اور بے شمار زخمی ہو گئے۔

یہودی دانشور اسرائیل شحاذ اپنی کتاب اسرائیل میں یہودی بنیاد پرستی میں لکھتا ہے:-

قتل عام کی ارادی نوعیت کے باوجود گولڈ اسٹائن کا جنازہ بڑے تذکر و احتشام کے ساتھ اٹھانے کیلئے حکومت نے انتظامات کئے تھے۔ اسٹبلشمنٹ نے یہ اقدام ایک ایسی وجہ کے تحت کیا تھا جس کی خبریں عبرانی پریس میں تو نمایاں طور پر شائع ہوئی تھیں۔ تاہم بہت کم غیر ملکی اخبارات نے اسے شائع کیا تھا۔ وہ وجہ یہ تھی قتل عام کے بعد دو ہی دن کے اندر یروشلم و دیگر مذہبی علاقوں کی دیواریں ایسے پوسٹروں سے بھر گئی تھیں جن میں گولڈ اسٹائن کے کارنامے کو سراہا گیا تھا اور اس امر پر افسوس کا اظہار کیا گیا تھا کہ وہ زیادہ عربوں کو قتل نہیں کر سکا۔ (Jewish Fundamentalism In Israel)

از Israel Shahak & Norton Mezvisky صفحہ 134 مترجم محمد احسن بٹ مطبوعہ جمہوری پبلی کیشنزلہور

مزید آگے لکھتا ہے:-

قتل عام کے فوری بعد ہی کچھ اسرائیل گروپوں نے گولڈ اسٹائن کو Saint کا درجہ دے دیا تھا اور اس کی پرستش شروع کر دی تھی۔ (ایضاً صفحہ 140)

خود کیرن آر مسٹر انگ بھی ماضی میں عیسائی دھشت گردی اور انتہا پسندی کویوں بے نقاب کرتی ہیں:-  
1378ء اور 1391ء میں اراؤن اور کیم سٹیل کے یہودیوں پر عیسائیوں نے حملے کئے۔ وہ انہیں گھینٹتے ہوئے پیپرس کرنے کے مقامات پر لے جاتے اور موت سے ڈرا کر عیسائیت قبول کرنے پر مجبور کرتے۔ اراؤن میں ڈو مینیکن پادری ونسنت فیرر (1350ء - 1419ء) کی تبلیغ کے نتیجے میں باقاعدگی سے یہودی دشمن کے فسادات ہوتے رہے فیرر نے عیسائیوں اور یہودی رہیوں کے درمیان عوامی سطح پر مباحثہ بھی کروائے، جن کا مقصد یہودیت کی تذمیل و تحریر تھا کچھ یہودی ظلم و ستم سے بچنے کیلئے عیسائی ہو گئے۔ انہیں سرکاری طور پر 'Convesos' (عیسائیت قبول کرنے والے) کہا جاتا تھا لیکن عام عیسائی انہیں Marranos یعنی 'خنزیر' کہتے تھے۔ (The Battle For God) صفحہ 31 از کیرن

آر مسٹر انگ مترجم محمد احسن بٹ مطبوعہ نگارشات پبلشر زلہور)

یہ جبری عیسائیت جو تلوار کے زور پر پھیلی اس کے کیا نتائج نکلے کہ یہودی زبردستی عیسائیت قبول کر لیتے، وہ خلوصِ دل سے عیسائی نہ ہو پاتے۔ ان نوع عیسائیوں کو طرح طرح سے اذیتیں دے کر ہلاک کیا جاتا تھا۔ اس کام کیلئے احتساب کا باقاعدہ ادارہ موجود تھا۔

کیرن آر مسٹر انگ لکھتی ہیں:-

انہیں (فرڈی نینڈ اور ازابیلا) ان اطلاعات نے بھی پریشان کیا کہ 'نئے عیسائیوں' میں سے بعض لوگ دوبارہ پرانے عقیدے کی طرف لوٹ گئے ہیں اور خفیہ طور پر یہودیوں کی طرح زندگی بسر کر رہے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ انہوں نے عیسائیوں کو دوبارہ یہودی ہونے سے روکنے کیلئے ایک خفیہ تحریک شروع کی۔ مذہبی مختسبوں کو ذمہ داری تفویض کی گئی کہ وہ اس قسم کے یہودیوں کی نشاندہی کریں، کہا جاتا ہے کہ ایسے لوگوں کی پہچان یہ رکھی گئی کہ وہ خنزیر کھانے سے یا اتوار کے دن کام کرنے سے انکار کرتے ہیں۔ مشتبہ لوگوں پر تشدد کیا جاتا کہ وہ اپنے کفر کا اعتراف کریں اور دیگر خفیہ طور پر دوبارہ یہودی ہونے والوں کے بارے میں اطلاع دیں۔ اس احتسابی کارروائی کے پہلے بارہ برسوں کے دوران 13000 عیسائیوں کو قتل کر دیا گیا۔ تاہم حقیقت یہ ہے کہ ان لوگوں میں سے 'جن کو قتل کیا گیا' جن کی املاک کو نذر آتش کیا گیا یا جنمیں حوالہ زندگی کیا گیا، بیشتر راخ العقیدہ کیتوںک تھے اور انہوں نے یہودیت کو دوبارہ قبول نہیں کیا تھا۔

(The Battle For God) صفحہ 31,32

بوسنیا میں مسلمانوں کے خون سے کس طرح ہولی کھیلی جاتی رہی۔۔۔  
سربوں نے کس طرح تشدد کی تاریخ رقم کی۔۔۔

محمد الیاس النصاری لکھتے ہیں:-

سرب عیسائی آر تھوڑوں کس فرقے کے پیروکار ہیں اور مسلمانوں سے شدید نفرت کرتے ہیں۔ 1908ء سے لے کر اب تک ان سفاک عیسائیوں نے مسلمانوں کا جینا حرام کر رکھا ہے۔ جنگ کوسوہ میں ترکوں کے ہاتھوں ان سرب عیسائیوں کو زبردست ٹکست کا سامنا کرنا پڑا تھا۔ اس دن سے آج تک سرب عیسائیوں کے نزدیک ہر مسلمان ترک ہے اور کافر ہے۔ ان سے اس ٹکست کا بدله لیتا مدد ہی فریضہ تصور کیا جاتا ہے۔ چچوں میں، تعلیمی اداروں میں مسلمانوں کے خلاف نفرت پھیلائی جاتی ہے۔ عیسائی پادری یہ درس دیتے ہیں کہ ان مسلمانوں کو ہلاک کرنے سے خداوند راضی ہو گا۔ ان سربوں کے اذیت پسند ہونے کے سبب مسلمانوں کو شدید آلام کا سامنا کرنا پڑ رہا ہے۔ یہ عیسائی نزخرے کا نئے اور چھری کے ذریعے ذبح کرنے کو 'کارِ ثواب' سمجھتے ہیں، شراب پی کر مسلمانوں کو ذبح کرتے ہیں اور پھر ان مسلم شہداء کی

لاشوں پر شراب اندیش کر آدم خور افریقیوں کی ماندروں قص کرتے ہیں۔ (از محمد الیاس انصاری مقدمہ یوسینیا صفحہ 13,14)

مطبوعہ فیروز سنگلاہور 1995ء)

کیا کہیں گی مس کیرن آر مسٹر انگ صاحبہ ان وحشت و بربرتی کی بھیانک داستانوں پر جن سے ابھی بھی خون رس رہا ہے۔

عزیزانِ گرامی! نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بنو قریظہ کو مذہبی بنیادوں پر قتل نہیں کیا تھا کہ وہ یہودی ہیں بلکہ ان کے جرم کی ان کو سزا دی گئی۔ یہ سزا بھی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے تجویز نہیں کی بلکہ ان کے حلیف حضرت سعد بن معاذ جن کو انہوں نے از خود حکم بنایا، انہوں نے تجویز کی۔

خود کیرن آر مسٹر انگ صاحبہ رقم طراز ہیں:-

However, important to note that the Qurayzah were not killed on religious or racial ground. (Muhammad P# 142)

تاہم یہ امر قابل ذکر ہے کہ بنو قریظہ کو مذہبی یا نسلی بنیادوں پر نشانہ نہیں بنایا گیا تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 119)

احباب من! پیغمبر اسلام کی رواداری ملاحظہ کیجئے۔ بنو قینقاع اور بنو نصر کے یہودیوں کو کیا پیغمبر اسلام نے امن سے جانے نہیں دیا، حالانکہ یہ جاتے ہوئے بھی اشتعال انگیزی سے باز نہیں آئے اور ناپتے، گاتے، عالی شان لباس کے ساتھ ہنستے مسکراتے گئے اور پھر انہوں نے جانے کے بعد جو گل کھائے وہ تاریخ کی کتابوں میں موجود ہے۔ کس طرح انہوں نے قریش کا ساتھ دیا بلکہ جنگ کیلئے قریش اور دیگر قبائل کو ابھارا جس کے نتیجے میں غزوہ احزاب پیش آیا۔ اور اگر بنو قریظہ اپنی بغاوت و غداری میں کامیاب ہو جاتے تو ذرا بتائیے کہ مسلمانوں کا کیا حشر ہوتا؟ مسلمان عورتوں کا کیا بنتا، بچوں اور بوڑھوں کے ساتھ کیا سلوک ہوتا اور مسلمانوں کو اس طرح پیس دیا جاتا کہ آج کوئی اس داستان کو بیان کرنے والا بھی نہیں ہوتا۔

وہ ذات جس نے سُنگ کھا کر بھی اپنے دشمنوں کو دعا دی۔ عرب کے کفار نے سُنگ دلی کی انتہا کر دی۔ پھر وہ سے پیغمبر اسلام کی پیغی مبارک کو زخمی کر دالا۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے غلاموں کو مکہ کی گلیوں میں بدترین شارچہ کیا گیا۔ آپ کو شعب الْجَهَنَّمَ کے محاصرے میں محصور کر دیا گیا۔ ظلم و ستم کا وہ کون سا ہتھکنڈہ تھا جو کفار مکہ نے نہیں آزمایا تھا۔ مگر جب آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فتح مکہ کے موقع پر مکہ میں داخل ہوئے تو اپنے خون کے پیاسوں تک کو معاف کر دیا۔

اسی امن پسند شخصیت پر عدم برداشت اور تشدید پسندی کا بہتان تحقیق کا لبادہ اوڑھ کر لگانا اگر اسلام دشمنی اور گستاخی نہیں تو پھر اور کیا ہے؟

کیا یہ ہی علم اور بھی تحقیق ہے مستشر قین کی۔  
کیرن آر مسٹر انگ صاحبہ اس حوالے سے لکھتی ہیں:-

'Overnight Muhammad had become the enemy.' (Muhammad P# 75)

حضرت محمد را تو رات اُن کے دشمن بن گئے۔ (پیغمبر امن، صفحہ 52)

آگے لکھتی ہیں:

It must have been very difficult indeed for the Muslims, brought up in the jahili spirit, to practice hilm and turn the other cheek. Even Muhammad sometime had to struggle to maintain his composure. (Muhammad P# 81)

جامعی روایات کے مطابق پروردش یافتہ مسلمانوں کیلئے حلم سے کام لیتا اور طما نچے کیلئے دوسرا گال آگے کر دینا یقیناً بہت مشکل رہا ہوا گا حتیٰ کہ حضرت محمد کو بھی کبھی کبھی صبر کا دامن تھا میں رکھنے میں مشکل پیش آئی۔ (پیغمبر امن، صفحہ 57)  
مزید آگے ایک اور جھوٹ بائیگ دہل اس طرح بولتی ہیں:-

Quran shows that some of the Emigrants found the very idea of fighting distasteful But Muhammad was not discouraged. (Muhammad P# 127)

قرآن دکھاتا ہے کہ کچھ مهاجرین نے لڑائی کے خیال کو ناپسند کیا لیکن آنحضرت (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) نے ہمت نہیں ہاری۔ (پیغمبر امن، صفحہ 92)

یعنی کئی مسلمان یہ چاہتے تھے کہ لڑائی نہ ہو مگر آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم لڑائی کرنے کیلئے بے تاب تھے۔

آگے بھی متعصب مستشرقہ لکھتی ہیں:-

But Muhammad had embarked upon a dangerous course. He was living in a chronically violent society and he saw these raids not simply as a means of bringing in much-needed income, but as a way of resolving his quarrel with the Quraysh. (Muhammad P# 129)

لیکن حضرت محمد ایک خطرناک راہ پر نکل کھڑے ہوئے تھے وہ ایک نہایت تشدد معاشرے میں رہتے تھے اور آپ کی نظر میں یہ حملے محض حصول آمدی کا ذریعہ ہی نہیں بلکہ قریش کے ساتھ جھگڑا چکانے کا طریقہ بھی تھے۔  
(پغیرامن، صفحہ 93)

یعنی (معاذ اللہ) حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے سینے میں انتقام کی آگ جل رہی تھی جس کی وجہ سے آپ تشدد کی راہ پر نکل کھڑے ہوئے۔ یہ کتنا بڑا جھوٹ ہے کہ اس جھوٹ کا پردہ خود ہی چاک کرتے ہوئے آگے بڑھ کے حوالے سے لکھتی ہیں:

'Muhammad issued a general amnesty.' (Muhammad P# 201)

آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے عام معافی کا اعلان کیا۔ (پغیرامن، صفحہ 148)

ذراغور کجھے! جو شخصیت اپنے خون کے پیاسوں کو اس وقت معاف کر دے جب طاقت میں اس کا کوئی ثانی نہ ہو اس طیم اور پر امن شخصیت کے بارے میں یہ کہنا کہ معاذ اللہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تشدد کی راہ پر نکل کھڑے ہوئے۔  
مزید آگے اپنے قلبی بعض کا اظہار یوں کرتی ہیں:

'Muhammad was not a pacifist.' (Muhammad P# 137)

حضرت محمد امن کا پر چار نہیں کر رہے تھے۔ (پغیرامن، صفحہ 99)

آگے لکھتی ہیں:-

'He had wanted to cut the cycle of violence and dispossession, not continue it.'  
(Muhammad P# 151)

آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تشدد اور بے دخلی کا سلسلہ جاری رکھنے کے بجائے ختم کرنا چاہتے تھے۔ (پغیرامن، صفحہ 110)  
یعنی تشدد اور بے دخلی کا سلسلہ جاری تھا۔ کیرن صاحبہ یہ توہتا یئے کہ لفیسر اور قینقاع کے علاوہ کس کو مدینہ سے بے دخل کیا گیا۔ وہ بھی ان دونوں کی اسلام دشمنی اور عہد ٹکنی کے سبب ایسا کیا گیا جس کے یہ دونوں قبلے خود ذمے دار ہیں۔  
اور یہ اعتراف تو مس کیرن آپ بھی کرتی ہیں جیسا کہ آپ نے خود لکھا:-

خود رسول اللہ کے زمانے میں یہودیوں کے چھوٹے گروپ ۲۶ عیسوی کے بعد مدینہ میں بدستور موجود رہے، انہیں امن و سکون کے ساتھ رہنے کی اجازت تھی اور ان کے خلاف کوئی انتقامی کارروائی نہ کی گئی۔

(Muhammad A Biography Of The Prophet) صفحہ 281 از کیرن آر مسٹر انگ

مترجم ملک نعیم اللہ مطبوعہ ابوذر جبلی کیشنزلہور

کیرن آر مسٹر انگ پیغمبر اسلام کی شان میں ہرزہ سراہی کرتے ہوئے لکھتی ہیں:-

It was nearly time to make good on Abu Sufiya's parting shot after Uhud: 'Next year at Badar!' but Muhammad was playing a very dangerous game. He had to make a show of strength. (Muhammad P# 151)

اب جنگِ اُحد کے بعد ابو سفیان کی لگائی ہوئی پکار کا جواب دینے کا وقت آگیا تھا۔ اگلے سال بدر میں لیکن محمد نہایت خطرناک کھیل کھیل رہے تھے آپ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کو طاقت کا مظاہرہ کرنا تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 111)

بنو قریظہ کے حوالے سے جس کا جواب ہم گذشتہ صفحے پر دے چکے ہیں کے بارے میں لکھتی ہیں:-

He had staged a defiant show of strength, which, it was hoped, would bring the conflict to an end .Change was coming to this desperate, primitive society, but for the time being ,violence and killing on this scale were the norm.

(Muhammad P# 162)

آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے طاقتوں کا بھرپور مظاہرہ کیا جو (امید تھی کہ) جھگڑے کو ختم کر دے گا۔ اس بے چین قدمی معاشرے میں تبدیلی آرہی تھی لیکن فی الحال اس وسیع پیانا نے پر قتل غارت گری مقبول عام دستور تھی۔

(پیغمبر امن، صفحہ 119)

ہم ان تمام اعتراضات کا جواب گذشتہ صفحات پر دے چکے ہیں۔

کیرن آر مسٹر انگ اپنی ہی تحقیق کا رد کرتے ہوئے رقم طراز ہیں:-

During the last five years, many Muslims had died for their religion; others had risked everything and given up family and friends. Yet now Muhammad had calmly handed the advantage back to the Quraysh and the pilgrims must agree to go home meekly, without even forcing the pilgrims must agree to go home meekly, without even forcing the pilgrimage issue the treaty assaulted every single jahili instinct. (Muhammad P# 184)

گذشتہ پانچ برس کے دوران مسلمانوں نے اپنے مذهب کی خاطر جان دی تھی۔ دیگر نے اپنا سب کچھ اور اہل خانہ کو بھی داؤ پر لگایا تھا۔ اس کے باوجود آنحضرت نے بڑے تحمل کے ساتھ قریش کی بالا دستی دوبارہ قائم کر دی اور کہا کہ زائرین خاموشی سے گھر واپس چلے جائیں۔ یہ معاہدہ ہر لحاظ سے جاہلی جہالت کے خلاف تھا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 135)  
مزید آگے لکھتی ہیں:-

Muslims were not supposed to be men of war; they were characterized by the spirit of hilm. (Muhammad P# 189)

مسلمانوں سے توقع نہیں کی جاتی تھی کہ وہ جنگ جوئی رویہ اختیار کریں گے۔ وہ حلم، امن اور برداشت کے جذبے سے متصف تھے۔ (پیغمبر امن صفحہ 139)  
مزید آگے رقم طراز ہیں:-

It was not violence and self-assertion, but the spirit of mercy courtesy and tranquility that would cause the ummah to grow. (Muhammad P# 190)

تشدد اور دھونس نے نہیں بلکہ رحم، خوش اخلاقی اور تحمل کے جذبے نے امت کو فروغ دیا۔ (پیغمبر امن، صفحہ 140)  
مس کیرن مسلمانوں کی مدد سے واپسی کے منظر کے بارے میں قریش کی حیرت کو اس طرح بیان کرتی ہیں:-

On the astonishment of the quraysh, the entire pilgrim throng left the city that night in good order. There were no loud protests, no attempt to repossess their old homes. (Muhammad P# 194)

قریش یہ دیکھ کر حیران رہ گئے کہ زائرین کا سارا جلوس اسی رات منظم انداز میں شہر سے چلا گیا، کوئی احتجاج نہ ہوا اور نہ ہی پرانے دشمنوں پر دوبارہ غلبہ پانے کی کوئی کوشش کی گئی۔ (پیغمبر امن، صفحہ 143)

جن کے اخلاق و کردار کی گواہی قریش جیسے مخالفین دے رہے ہوں کیرن صاحبہ ان کی تصدیق بھی کر رہی ہیں اور دوسری جانب اپنے قلبی بغض کا اظہار بھی کر رہی ہیں، صرف اسلئے کہ انہیں ایک غیر جانب دار محقق کا اعزاز مل جائے مگر نہ تو یہ طریقہ تحقیق ہے اور نہ ہی اس طرح اہل انصاف و اہل قلم کے نزدیک وہ لاکن عزت خبریں گی۔

## بانبل اور مستشر قین

مستشر قین کی مکمل یہ کوشش ہوتی ہے کہ تخيّل کے سہارے انسانوی طرز پر یا حقائق کو توڑ مردوڑ کر کسی بھی طرح اسلام کو دہشت گرد قرار دے دیا جائے۔ کسی بھی طرح اس پر تشدید پسندی کا الزام لگا دیا جائے خواہ ثابت ہو یا نہ ہو۔ مستشر قین کی ان کوششوں نے اسلام کو تو زیادہ نقصان نہیں پہنچایا بلکہ ان کے اس طرزِ عمل سے یہودیت اور عیسائیت کی بنیادیں لرز گئیں۔ بانبل اپنے مخالفین کے ساتھ کس قسم کے سلوک کا حکم دیتی ہے ملاحظہ کیجئے۔

## بانبل میں جہاد یا دہشت گردی

بانبل میں جو جہاد اور لڑائی سے متعلق آیتیں ہیں ان کے بارے میں مستشر قین کیا کہیں گے آیا وہ جہاد ہیں دہشت گردی؟

بانبل میں ہے:-

اور جب توجہ کرنے کیلئے کسی شہر کے نزدیک جائے تو پہلے اس سے صلح کی خواہش کر اگر وہ صلح منظور کریں اور پھائک تیرے لئے کھول دیں تو جتنے لوگ جو اس میں رہتے ہیں وہ سب تیرے باج گزار ہوں گے اور تیری خدمت کریں گے اور اگر وہ تجھ سے صلح نہ کریں بلکہ تجھ سے جنگ شروع کریں تب تو اس کا محاصرہ کر اور خداوند تیرا خدا اس کو تیرے ہاتھ میں دے دیگا اور تو سب مردوں کو تلوار کی دھار سے قتل کر مگر عورتیں اور بچے اور چوپائے اور اس شہر کی سب لوٹ کو اپنے لئے اور اپنے دشمنوں کی تمام غنیمت کھا جاؤ خداوند تیرے خدا نے تجھے دی ہے اور اسی طرح تو ان سب شہروں سے کر جو تجھ سے بہت دور ہیں اور جو ان قوموں کے شہروں میں سے نہیں لیکن ان قوموں کے شہروں میں سے جنہیں خداوند تیرا خدا تیری میراث کر دے گا تو کسی ذی روح کو زندہ نہ رہنے دے بلکہ تو ان کو ضرور قتل کر۔ (مشینہ شرع

بانبل میں حضرت سلیمان علیہ السلام کے بارے میں ہے کہ

زندہ خداوند کی قسم جس نے مجھ کو قیام بخشنا ہے اور مجھے میرے باپ داؤد کے تخت پر بٹھایا اور میرے لئے اپنے قول کے مطابق گھر بنایا ہے کہ ادونی یاہ آج ہی قتل کیا جائے گا اور سلیمان بادشاہ بنایا ہے بن یو یاداع کو بھیجا جس نے اس پر حملہ کیا اور وہ مر گیا۔ (amuک، باب 2 آیت 24,25)

اس آیت کی تشریح کرتے ہوئے بانبل کا مفسر لکھتا ہے، اپنے تخت کو مستحکم کرنے کیلئے سلیمان نے اپنے حریف ادونیاہ کا کام تمام کر دیا۔ یہ بات ضروری اور مبنی برالنصاف ہے۔ (تفیرالکتاب، جلد اول صفحہ 430)

گویا صرف اقتدار کیلئے جنگ کرنا یا کسی کو قتل کرنا بانبل کے مفسر کے نزدیک نہ صرف درست بلکہ مبنی برالنصاف ہے کیا کہیں گے مستشر قین اسلام تو کہیں بھی اس بات کی اجازت نہیں دیتا کہ اپنے اقتدار کیلئے کسی کو قتل کر دو۔

ایک اور جگہ بانبل میں ہے:-

جب خداوند تیر اخذ تجوہ کو اس ملک میں داخل کرے جس کے وارث ہونے کیلئے توجاتا ہے اور تیرے سامنے سے بہت سی قوموں کو جڑ سے اگھاڑا لے یعنی ھتھیوں اور جرجاشیوں اور اموریوں اور کنھائیوں اور فرزیوں اور حویوں اور بوسیوں کو جو سات بڑی اور تجوہ سے زیادہ زور آور قومیں ہیں اور جب خداوند تیر اخذ ان کو تیرے ہاتھ میں دے دے اور تو ان کو مارے تو تو انہیں بالکل ہلاک کرنا تو ان کے ساتھ کوئی عہد نہ باندھنا اور نہ ان پر مہربانی کرنا تو ان کے ساتھ بیاہ نہ کرنا اپنی بیٹی ان کے بیٹے کو نہ دینا اور ان کی بیٹی اپنے بیٹے کیلئے نہ لیتا۔ (مشنیہ شرع، باب 7 آیت 1,2,3)

اس آیت کی تشریح کرتے ہوئے پادری میتحد یور قم طراز ہیں، امویوں کی بد کاری اب پوری ہو چکی تھی اور اسے پوری ہونے میں جتنا زیادہ عرصہ لگا انتقام اتنا ہی سخت تھا۔ (تفیرالکتاب، جلد اول صفحہ 430)

ایک اور جگہ بانبل میں ہے:-

اور جس کے پاس تکوار نہ ہو وہ اپنا جتبہ بیچ کر خریدے۔ (لوقا، باب 22 آیت 37)

پادری میتھیو لکھتا ہے:-

جو چاہتے ہیں کہ مسیح ہم پر بادشاہی نہ کریں انہیں اس کے دشمن مانا جائے گا اور اسی کے مطابق ان کے ساتھ سلوک کیا جائے گا۔ یہ وہ ہیں جو مسیح کے جوتے تسلی نہیں آنا چاہتے اور اپنی من مانی کرنا چاہتے ہیں جو مسیح کے نسل کی حکمرانی نہیں چاہتے وہ بالآخر اس کے غصب سے ہلاک ہوں گے۔ (تفیرالکتاب، جلد سوم صفحہ 621)

خود کیرن آر مسٹر انگ نے بھی دوران رہبانیت ان عبارتوں کو پڑھا ہو گا اسی لئے لکھتی ہیں:-

بانسل میں فی الواقع تشدید موجود ہے جو قرآن کی نسبت کہیں زیادہ ہے اور یہ ایک ناقابل تردید حقیقت ہے کہ تاریخ کے تمام ادوار میں وحشیانہ اقدامات کے جواز میں بانسل کو استعمال کیا جاتا رہا ہے۔ (The Bible The Biography) از کیرن آر مسٹر انگ صفحہ 222 مترجم محمد سعید خان مطبوعہ ناشر شات پبلشرز 2009ء)

قارئین کرام! یہ چند مثالیں تھیں بانسل کی۔ آئیے اب اسلام کا تصور جہاد ملاحظہ کیجئے:-

**و قاتلوا فی سبیل اللہ الذین یقاتلونکم و لا تعتدوا ان اللہ لا یحب المعتدين**

اور لڑو اللہ کی راہ میں ان سے جو تم سے لڑتے ہیں اور (ان پر بھی) زیادتی نہ کرنا

بیشک اللہ تعالیٰ دوست نہیں رکھتا زیادتی کرنے والوں کو۔ (سورہ بقرہ۔ آیت ۱۹۰)

ایک دوسری آیت کریمہ میں ارشاد فرمایا:-

**و قاتلوهם حتی لا تكون فتنۃ و یکون الدین لله فان انتهوا فلا عدوان الا على الظالمین**

اور لڑتے رہو ان سے یہاں تک کہ نہ رہے فتنہ (وفساد) اور ہو جائے دین صرف اللہ کیلئے

پھر اگر وہ باز آ جائیں تو (سمجو لو) کہ سختی (کسی پر) جائز نہیں مگر ظالموں پر۔ (سورہ بقرہ۔ آیت ۱۹۳)

جنگ کے اصولوں کی مزید تشریح کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرماتا ہے:

**فمن اعتدى عليکم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليکم و اتقوا الله**

**و اعلموا ان الله مع المتقيين** (سورہ بقرہ۔ آیت ۱۹۷)

تجو تم پر زیادتی کرے تم اس پر زیادتی کرلو (لیکن) اس قدر جتنی زیادتی اس نے تم پر کی ہو

اور ڈرتے رہا کرو اللہ سے اور جان لو یقیناً اللہ (کی نصرت) پر ہیز گاروں کے ساتھ ہے۔

اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو جہاں دشمنانِ دین کے خلاف جہاد کی تیاریوں اور عملِ جہاد کرنے کا حکم دیا ہے

وہاں امن اور صلح کیلئے ساتھ ہی یہ ارشاد بھی فرمایا ہے:-

**و ان جنحوا للسلم فاجنح لها و توکل على الله انه هو السميع العليم** (سورہ الانفال۔ آیت ۶۱)

اور اگر کفار مائل ہوں صلح کی طرف تو آپ بھی مائل ہو جائیے اس کی طرف

اور بھروسہ کیجئے اللہ تعالیٰ پر بے شک وہی سب کچھ سننے والا جانے والا ہے۔

ان آیات سے مسلمانوں کا جنگ کا مقصد واضح ہو جاتا ہے۔

اسلام پھوں، بوڑھوں، عورتوں کو اور جو محاذ آرائی نہ کرے ان سے جنگ کی اجازت نہیں دیتا۔

احبابِ من! اسلام کی امن پسندی کا اعتراف دے، ڈھکے، چھپے لفظوں میں کیرن صاحبہ نے بھی کیا اور دیگر مستشر قین نے بھی، اپنوں نے بھی اس کی امن پسندی کے گیت گائے اور غیروں نے بھی اس کی رواداری کے نفعے الاپے۔

یہی وہ مذہب ہے جس نے قیصر و کسری کے تشدد کی بڑھکتی ہوئی آگ کو بجا یا۔ یہی وہ دین ہے جس نے قبائل کی باہمی جنگوں کی آتش کو گل و گزار میں تبدیل کر دیا۔ یہی وہ مذہب ہے جس کی تعلیمات آج کی اس دنیا کو بھی امن، محبت، رواداری بھائی چارے کا پیغام دے رہی ہیں۔

## التجاء اپنے رب کے حضور

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ اس کتاب میں کہیں بھی قصد آیا ہو اکوئی غلطی یا خطا ہو گئی ہو،  
اے اللہ! اپنے حبیب لبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے صدقے میری اس غلطی و خطہ کو معاف فرمای  
مجھے ایمان کے ساتھ زندگی اور موت عطا فرما۔ آمین